Ethiopiques n° 113.
Littérature, philosophie, sociologie, anthropologie et art.
2e semestre 2024.

L’AFRIQUE POSTCOLONIALE, MARTYRE OU NON DU
MACHIAVELISME GEOPOLITIQUE OCCIDENTAL ?

Par Serge LEMANA ONANA*

Résumeé : Les divisions et autre 1éthargie qui frappent I’ Afrique, particuliérement sub-saharienne,
sont le résultat évident du machiavélisme géopolitique de 1’ethnocentrisme occidental. Certes, la
pénitence sous laquelle elle ploie est la conséquence d’une double politique : exogéne et endogéne,
mais il faut reconnaitre que la traite négriére, la colonisation et le néocolonialisme ont eu un impact
significatif sur la destinée du continent. A cela, reconnaitre aussi que les Africains sont eux-mémes
responsables de leur turpitude. Dés lors, au lieu de sombrer dans des réflexions stériles, il est
adéquat de comprendre qu’un véritable projet de paix perpétuelle en Afrique en générale et en
Afrique sub-saharienne en particulier, ne peut se construire sans une éducation infaillible. Ainsi,
face aux défis qui interpellent I’Afrique actuelle, 1’éducation doit jouer un rdle des moins
négligeables autant que la révolution a la fois des mentalités que de la véritable civilisation, &me
de I’ Afrique. Seules ces deux voies constituent la condition sine qua non pour remédier aux crises
de I’ Afrique postcoloniale.

Mots clés : idéo-stratégie ; néocolonialisme ; militaro-idéologique ; géopolitique ; éduco-
scolaire ; post-indépendant.

Abstract : The divisions and other lethargy that strike Africa, particularly sub-saharan Africa, are
the obvious result of the geopolitical machiavelism of Western ethnocentrism. Certainly, the
penance under which it bends is the consequence of a double policy : exogenous and endogenous,
but it must be recognized that the slave trade, colonization and neocolonialism have had a
significant impact on the destiny of the continent. To this, also recognize that Africans are
themselves responsible for their turpitude. Therefore, instead of sinking into sterile reflections, it
is appropriate to understand that a true project of perpetual peace in Africa in general and in sub-
saharan Africa in particular, cannot be built without an infallible education. Thus, in the face of
the challenges facing Africa today, education must play a role that is not negligible, as much as
the revolution of both mentalities and true civilization, the soul of Africa. Only these two paths
constitute the sine qua non condition for remedying the crises of postcolonial Africa.

Keywords : Ideo-strategy ; neocolonialism ; military-ideological ; geopolitics ; educational-school

* Université de Dschang, Cameroun



Serge LEMANA ONANA

La voix de I’Afrique demeure toujours inaudible au concert des
nations a cause des crises tribales, claniques, ethniques et identitaires. De
la découverte du continent passant respectivement par la traite négriére, la
colonisation et aujourd’hui la post-colonisation, malgré d’aussi nombreux
siecles qui séparent les différentes générations africaines, un méme
dénominateur leur est commun, 1’esprit de trahison, de discrimination, de
division et d’inaction. Au moment ou le jeu politique international se
formule sur les questions d’intéréts, I’ Afrique brille par des querelles et
des guerres fratricides. Ainsi, face au déploiement tous azimuts militaro-
idéologique Occidental, les femmes et les hommes de I’ Afrique de tout
bord demeurent sans parole. Le cri perceptible de René Dumont ne lui
donne-t-il pas raison quand il mentionne sans coup férir que « L’Afrique
noire est mal partie »* (R. Dumont, 1973). En dépit d’une extraordinaire
ressource naturelle et humaine, le continent est émasculé par des
segmentions des civilisations conguérantes qui ont compris que la
balkanisation constitue I’unique solution pour asseoir leur hégémonie.

Les multiples crises fomentées et entretenues par ces civilisations
participent @ promouvoir la fameuse boutade de « diviser pour mieux
régner ». En ce moment ou les puissances se battent pour redéfinir leurs
cartes géographiques et géopolitiques aux fins stratégiques, on s’interroge
ou est I’Afrique au coeur de ces batailles autocratiques. En plein vingt-
unieme XXI¢ siecle, 1I’Afrique mérite-t-elle encore de briller par des
désunions, des fragmentions et par un mutisme suicidaire face au
machiavélisme ethnocentriste Occidental ? L’heure n’est-elle pas arrivée
pour que les dignes filles et fils du Continent pour une fois, sortent de leur
sempiternelle division et abdication pour se faire désormais entendre ?
Face aux valeurs dites universelles et aux velléités identitaires que
I’ Afrique se trouve obligée d’affronter, n’est-il pas plus que jamais temps
que les Africains de tout bord apprennent a parler d’une seule voie ?
Aujourd’hui, I’ére des destinées singulieres n’est-elle pas & déconstruire
par tous les moyens et chacun a son niveau ? Quelles armes peuvent-elles
nous apporter un véritable supplément d’ame pour sonner le glas aux

154
Ethiopiques | n°113 | 2e semestre 2024 | ISSN 0850-2005 | 153-168



L’ Afrique postcoloniale, martyre ou non du machiavélisme géopolitique occidental ?

velléités ethno-tribales et identitaires surtout en Afrique sub-saharienne
proie de toute sorte de crise sociopolitique ?

1. La philosophie de I’Occident colonial
1.1. La conférence de Berlin de 1884-1885

L’ Afrique dans son odyssée n’a jamais fait preuve d’une volonté
de puissance au méme titre que les martiaux. De tous les continents, elle
reste une terre d’hospitalité. Sa rencontre avec 1’Occident conquérant est
la premiere cause des sempiternels désastres qui, plus que jamais, vont la
désaxer du Nord au Sud, de I’Est a I’Ouest. Convoquée par Bismarck du
15 novembre 1884 au 26 février 1885, la conférence de Berlin en
Allemagne marquait I’organisation et la collaboration européenne pour le
partage et la division de I’Afrique. Cette initiative prise devant les
Africains et sans les Africains démontre a quel point depuis toujours le
point de vue des dignes filles et fils du Continent n’a aucun prix aux yeux
de ce qu’on pourrait appeler la Communauté Internationale. Si I’ Afrique
patauge, si elle est aujourd’hui profondément divisée, c¢’est davantage du
fait des puissances conguérantes. Frantz Fanon dans Peau noire masque
blancs écrit :

Le Blanc a courbé mon frére sous le soleil des routes

Car mon frére était fort

Puis le Blanc a tourné vers moi

Ses mains rouges de sang

M’a craché Noir son mépris au visage

Et de sa voix de maitre (Frantz Fanon, 1952 : 110).

L’Occident a travers ’histoire ne s’est jamais présenté comme une
puissance hospitaliére et humaniste. A travers les quatre coins de la
planéte, il véhicule I’horreur et les divisions. Toutes les crises sociales et
militaires qu’il a suscité au Moyen-Orient, en Asie, en Amérique latine et
surtout en Afrique I’exemple de la guerre du Biafra du 6 juillet 1967, le
génocide rwandais de 1994 et le printemps arabe qui a précipité la mort
de Mouammar Kadhafi, la Syrie et I’Irak, témoignent combien son
humanisme est des plus controverses. Toute sa politique a travers des
siecles et des genérations est de décimer autant que possible les autres

155
Ethiopiques | n°113 | 2e semestre 2024 | ISSN 0850-2005 | 153-168



Serge LEMANA ONANA

civilisations qu’il préjuge. Les reliques nées des traumatismes historiques
infligés davantage au Continent Africain attestent combien le sous-
développement quasi-éternel et général ne verra pas son apothéose
demain. L’Europe depuis fort longtemps rayonne grace a la cruauté. R.
Dumont pense que « L’hémorragie humaine ainsi infligée en Afrique est
estimée, suivant les auteurs, entre 40 et 100 millions d’hommes. Ainsi le
continent africain, qui aurait représenté (...) le cinquiéme de I’humanité
au XVII¢, autant que I’Europe a la méme époque, n’en compte plus
aujourd’hui que le quinziéme » (R. Dumont, 1973 :23-24).

Depuis son entrée en terre africaine et surtout en Afrique sub-
saharienne, 1’Occident ethnocentrique ne peut mieux régner qu’en
divisant. Interroger 1’origine des multiples crises actuelles s’est omettre le
poids des traumatismes historiques a nous infligés par la traite négriére et
la colonisation. Dé¢s lors, la conférence de Berlin n’avait qu’un objectif, la
balkanisation du continent pour mieux régner. L’inaction des Africains
face a cette politique est savamment orchestrée par ces manipulateurs. Les
stratégies machiavéliques de 1’Occident conquérant ne promeuvent pas
des valeurs humanistes par lesquelles il étuve 1I’Afrique. Toutefois, il
incombe aux Africains de trouver des stratagemes de contournement. La
violence par laquelle 1’Occident rayonne devrait servir de réponse
adéquate a leur cynique projet de Berlin. Certainement que 1’on se
demanderait avec quels moyens? Le premier moyen devait étre la
solidarité dans le refus ; et le deuxieme, la révolte des mentalités.

1.2. L’Afrique actuelle

Les pseudo-indépendances proclamées depuis les années 1957,
1958, 1960, montrent que 1’ Afrique actuelle n’a jamais compris les lecons
a elle dispensé par les puissances métropolitaines. La politique
occidentale a gardé le méme esprit : manipuler et diviser pour mieux
soumettre. L’Occident aux portes de I’ Afrique n’est pas resté un enfant de
cheeur. II s’est toujours illustré par les actes de la conférence de Berlin :
manipulation, division, partage, domination, pauvreté, sous-
développement et surtout, conflits fratricides. La tragédie par lui perpétrée
lors de la période de lutte pour les indépendances confirme qu’elle n’a

156
Ethiopiques | n°113 | 2e semestre 2024 | ISSN 0850-2005 | 153-168



L’ Afrique postcoloniale, martyre ou non du machiavélisme géopolitique occidental ?

jamais changé de ligne éditoriale. Dans Discours sur le colonialisme,
Aimé Césaire écrit :

L’Europe est indéfendable. (...) Le grave est que « I’Europe » est moralement,

spirituellement indéfendable. Et aujourd’hui il se trouve que ce ne sont pas

seulement les masses européennes qui incriminent, mais que ’acte d’accusation
est proféré sur le plan mondial par des dizaines et des dizaines de millions
d’hommes qui, du fond de I’esclavage, s’érigent en juges (...). Ils savent que

leurs « maitres » provisoires mentent » (A. Césaire, 2004 : 8).

La violence par laquelle I’Occident s’est imposé a travers
I’ Afrique justifie sa politique machiavélique. Jusqu’alors, 1’Occident n’a
fait que ruser, mentir et violenter pour se maintenir en Afrique. Les
rhétoriques africaines n’ont véritablement rien produit, nonobstant leurs
luttes nées des divisions qu’il a su inoculer chez les populations
autochtones. L’Afrique a échoué dans son pugilat et cela semble bien
perceptible, au travers des multiples crises tribales, identitaires,
génocidaires et le terrorisme. Le fait qu’elle soit une soixantaine d’années
aprés les indépendances dépendante a tous les niveaux : économique,
politique, technologique, épistémologique, culturel et religieux des
valeurs occidentales prouvent que son envol n’est pas pour demain. A.
Césaire renchérit: «1’action coloniale (...), fondée sur le mépris de
I’homme indigene et justifiée par ce mépris, tend inévitablement a
modifier celui qui ’entreprend ; que le colonisateur, qui, pour se donner
bonne conscience, s’habitue a voir dans I’autre la béte, s’entraine a traiter
en béte, tend objectivement a se transformer lui-méme en béte. C’est cette
action, ce choc en retour de la colonisation qu’il importait de signaler »
(A. Césaire, 2004 : 21.). Les sempiternelles guerres fratricides que les
occidentaux parviennent a maintenir pour mieux spolier et régner sur le
continent montrent a quel point les indépendances sont restées une
chimere pour I’ Afrique.

La politique des puissances occidentales: européenne et
américaine a travers tous les pays d’Afrique atteste de I’illusion de leurs
indépendances. Les crises politiques, économiques et socio-culturelles qui
plombent le Continent sont une belle illustration de la tragédie humaine
que I’Occident avec la complicité de certains africains parvient a créer

157
Ethiopiques | n°113 | 2e semestre 2024 | ISSN 0850-2005 | 153-168



Serge LEMANA ONANA

dans le Continent. Les morts se comptent par milliers chaque jour sous le
regard complice de la Communauté Internationale. A. Césaire pense alors
que «la barbarie supréme, celle qui couronne, celle qui résume la
quotidienneté des barbaries ; que c’est du nazisme, oui, mais qu’avant
d’en étre la victime, on en a été le complice ; que ce nazisme-la, on I’a
supporté avant de le subir, on 1’a absous, on a fermé 1’ceil 1a-dessus, on I’a
Iégitimé, parce que, jusque-la, il ne s’était appliqué qu’a des peuples non
européens... » (A. Césaire, 2004 : 13). L’Afrique post-indépendante ne
dispose d’aucune industrie d’armement. Toutefois, le plus ahurissant est
que les guerres nébuleuses a I’instar de celles de boko haram, Al-Qaida et
les crises sociopolitiques : génocides, guerres intercommunautaires qui
déciment les populations se déroulent chez les gens qui ne produisent rien
et ne disposent d’aucune industrie d’armement. Terrible paradoxe ! Le
phénomeéne des armes en Afrique permet d’interroger une fois de plus la
politique occidentale. On comprend pourquoi les vrais leaders de
I’Afrique ont été sacrifiés devant les africains et la Communauté
Internationale sans une moindre dénonciation des drames orchestrés par
les occidentaux contre : P. Lumumba, Sékou Touré, Bokassa, Um-Nyobé,
Thomas Sankar, et plus réecemment Mohamed Kadhafi. Ainsi, face a la
politique des cyniques de 1’Occident, il est clair que I’Afrique aura
toujours mal a se déployer.

2. L Afrique actuelle au carrefour des idéologies néo-stratégiques occidentales
1.1. La déemocratie

L’Afrique n’a pas encore compris que pour se retrouver dans le
monde moderne, elle doit développer ses propres référentiels politiques.
L’Occident soi-disant démocratique n’est pas devenu émergent avec les
valeurs importées qu’il impose a bout de canons et les autres formes de
violences, en Afrique. La démocratie en ce vingt-unieéme siecle, ne devrait
pas étre le seul véritable paradigme politique. C’est vrai qu’aux yeux des
occidentaux elle parait étre le meilleur systeme selon leur propre
entendement, mais il semble qu’elle présente autant que les autres
systémes les mémes limites. L’Occident soi-disant démocratique ne 1’a
jamais véritablement été comme il le prétend. Si la démocratie doit se

158
Ethiopiques | n°113 | 2e semestre 2024 | ISSN 0850-2005 | 153-168



L’ Afrique postcoloniale, martyre ou non du machiavélisme géopolitique occidental ?

résumer a un simple changement de dirigeant a la téte d’un Etat ou a de
simples revendications de ci ou ¢a, il est évident que celle-ci porte en elle-
méme les propres germes de ses limites. Dans 1’antiquité grecque, si on
doit admettre que c’est de la Gréce que nous tenons cet héritage
démocratique, 1’évolution et la conception de ce systeme au fil des temps
ne sauraient étre aussi parfaites comme le prétendent ceux qui nous
I’imposent. Jean-Jacques Rousseau pense a I’occasion que « S’il avait un
peuple de dieux, il se gouvernerait démocratiqguement. Un gouvernement
si parfait ne convient pas a des hommes » (J-J. Rousseau,1982 : 45.). Les
vicissitudes de la démocratie sont aussi nombreuses que ceux des
systéemes monopolistiques et non-humanistes.

L’Occident a compris que I’une des meilleures méthodes pouvant
lui permettre de rester omniprésent en Afrique consistait & promouvoir des
idéologies du chaos. En effet, 1’Occident développé actuel est lui-méme
le résultat de longs siécles de tyrannie et autres pouvoirs absolus. Le
XVIII¢ siécle, considéré comme la premiére véritable période des
républiques des temps modernes, admirée par I’Europe des Lumiéres n’a
pas été de tout repos. Dés lors, ce n’est pas avec la démocratie que
I’Europe est devenue ce mastodonte militaro-idéologique qui, au gré de
ses ambitions géopolitiques et stratégiques fait et défait a I’échelle de la
planéte aussi bien les gouvernants que les gouvernés. Michel Richard
pense qu’« il semble qu’il n’y ait pas de « progrés » dans le domaine
politique puisqu’au XXe¢ siécle, la terreur d’Etat a pris des dimensions qui
font reculer notre siecle aux époques les plus barbares (...). Les idées
progressent mais la situation politique n’évolue pas au méme rythme
puisqu’il a toujours de sanglants retours en arriére ». (Michel Richard,
1986 : 177).

La situation de I’homme, quel que soit le type de régime politique,
n’a jamais changé. Le mal et le bien continuent a faire bon ménage.
L’espoir placé en le systéme démocratique galvaudé par des partisans du
chaos tombe en désuétude parce que la condition humaine est demeurée
comme telle : les mémes injustices, les mémes violences, les mémes
privations de libertés, les mémes manipulations et les mémes divisions.

159
Ethiopiques | n°113 | 2e semestre 2024 | ISSN 0850-2005 | 153-168



Serge LEMANA ONANA

Le jeu démocratique n’est pas nécessairement 1’expression de la volonté
générale au sens rousseauiste de gouvernement du peuple, mais de
positionnement et de trafics d’influence de lobbies endogenes et
exogenes. D’ores et déja, les pouvoirs absolus ou monopolistiques autant
que les pouvoirs démocratiques en dehors de ce qu’ils se caractérisent,
I’un par le pouvoir d’un seul et I’autre par le pouvoir du peuple, ont le
méme dénominateur. A observer comment I’Homme est traité ici et 1a, on
remarque qu’il est réduit a sa plus petite expression. De part et d’autre,
I’Homme reste terrorisé et sans réel recours et abri.

Face a cette foultitude d’incertitudes créées par des régimes et
autres systémes politiques, 1’ Afrique désormais pour se retrouver se doit
de construire ses propres référentiels et les imposer aux besoins de sa
conjoncture politique. 1l ne s’agit pas, dans un contexte mondial aussi
complexe, de suivre maladroitement les idéologies d’ailleurs, mais il est
plutdt question de redéfinir les termes des valeurs et de I’identité africaine
au lieu d’embrasser naivement celles des autres. La démocratie en depit
de ce qu’on puisse penser est une idéologie intelligemment peaufinée par
les martiaux pour s’imposer. Si I’ Afrique patauge et si elle n’arrive pas a
trouver ses reperes dans un monde dorénavant astreint aux hégémonies,
c’est a cause des valeurs qui lui tombent par-dessus a I’instar de la
démocratie. Bien avant les systemes politiques venus de 1’Occident, les
Africains se gouvernaient de maniére trés équitable et humaniste. La
monarchie traditionnelle africaine était teintée de démocratie dans son
esprit de résolution des litiges et des projets communautaires. La frénésie
de la démocratie semble promouvoir des valeurs qui font perdre au
Continent son ame et son identité humanistes. Voila pourquoi il incombe
aux Africains de tous bords de repenser les idéologies a eux imposes et de
savoir les contextualiser.

2.2. La mondialisation : une autre ruse

Aujourd’hui, la mondialisation est une idéologie de la ruse. Certes,
elle est I’horizon de toute la coexistence humaine dans son esprit de
rapprochement, mais son premier choc dans sa forme moderne est
I’intrusion de nos sociétés de 1’économie capitaliste, avec pour corolaire

160
Ethiopiques | n°113 | 2e semestre 2024 | ISSN 0850-2005 | 153-168



L’ Afrique postcoloniale, martyre ou non du machiavélisme géopolitique occidental ?

la destruction de 1’organisation socio-culturelle, politique, économique,
gnostique et religieuse des peuples moins avancés. La mondialisation se
conjugue a sa plus triviale expression avec les theses classiques de
I’ethnocentrisme occidental. En effet, elle est un moyen qui permet aux
civilisations aliénatrices de scruter assidiment les sociétés en voie de
I’étre, c’est-a-dire les Etats faibles et fragiles comme ceux de I’ Afrique
dans leurs corps et ames. La circulation des hommes et de leurs biens se
fait de maniére oblique et disproportionnée parce que les africains
continuent a mourir dans les cOtes européennes: I’exemple de
Lampedusa. La mondialisation constitue une gangréne pour I’Afrique
dans la mesure ou, face a leurs reperes axiologiques, les Africains ne se
reconnaissent plus dans le nouvel espace mondial. Par la ruse du marché
et de I’ouverture des frontiéres et de la libre circulation, la mondialisation
est venue renforcer des inégalités et favoriser des crises ethniques et
politiques dans la mesure ou les mouvements d’hommes s’accompagnent
de ceux des armes et bien d’autres gadgets qui maintiennent des conflits
armes et I’insécurité entre les freres du continent. Francois Bourguignon
pense que «La mondialisation a joué un réle considérable dans
I’évolution de I’inégalité. Entre pays, elle a permis sa diminution, hissant
plusieurs centaines de millions de personnes au-dessus du seuil de
pauvreté. Au sein des nations, en revanche, elle a contribué directement
ou indirectement a une augmentation de 1’inégalité » (F. Bourguignon,
2012 : 59).

L’esprit de la mondialisation en Afrique pose un sérieux probléme
de choix éthique. Les paradoxes qui alimentent son applicabilité
internationale montrent que ces fins sont en dehors de celles du
rapprochement des hommes et de leur égalité. En effet, en lieu et place du
village planétaire, la mondialisation a muté en jungle planétaire ou les plus
forts dévorent en se régalant des miséres infligées aux faibles. Désormais,
pour accéder dans I’espace du marché global et bénéficier des jouissances
qu’il prétend offrir, les idéologues de la mondialisation empruntent au
zoologique son mode de fonctionnement malicieux et féroce. Le vent de
la mondialisation oblige ainsi a inscrire les rapports politiques et la dignité

161
Ethiopiques | n°113 | 2e semestre 2024 | ISSN 0850-2005 | 153-168



Serge LEMANA ONANA

humaine dans 1’ordre de la violence. Joseph de Maistre écrit de ce fait :
« Dés que vous sortez du régne insensible, vous trouverez le décret de la
mort violente écrit sur les frontiéres mémes de la vie. (...) Il n’y a pas un
instant de la durée ou 1’€tre vivant ne soit pas dévoré par un autre. Au-
dessus de ces nombreuses races d’animaux est placé I’homme, dont la
main destructrice n’épargne rien de ce qui vit ; il tue pour se nourrir, il tue
pour se Vétir, il tue pour se parer, il tue pour attaquer, il tue pour se
défendre, il tue pour s’instruire, il tue pour s’amuser, il tue pour tuer : roi
superbe et terrible, il a besoin de tout, et rien ne lui resiste » (J. De Maistre,
1982 : 27). Etant donné que le contexte mondial actuel de mondialisation
sied adéquatement avec les violences de toute sorte au nom des
hégémonies, il est impérieux pour les africains de savoir que la meilleure
stratégie a adopter pour contrecarrer les barbaries de la civilisation
expansionniste, c’est la vigilance intellectuelle. Les contradictions de la
mondialisation sont telles qu’au moment ou elle dit rapprocher et facilité
la libre circulation des hommes et leurs biens, elle engendre en méme
temps une montée de distanciation, de D’affirmation des identités
ethniques, nationalistes et religieuses. Des lors, que peut 1’Afrique
aujourd’hui ?

3. Pour une politique africaine au fondement de paix perpétuelle

3.1. Le role de I’école/éducation

L’école prise dans sa globalité sémantique en tant que lieu de
I’éducation a la vie, demeure le cadre par excellence de tout véritable
projet de paix, de dialogue et d’harmonie perpétuelle entre les acteurs
sociopolitiques. 1l faut, a priori, le dire, 1I’école est reproduction du social
dans la mesure ou elle joue un role d’une importance décisive comme
véhicule de valeurs d’un haut niveau d’inculcation de loyalisme, de
patriotisme, de nationalisme et d’intériorisation des échelles de
stratifications et de prestige. L’école sonne le glas a la crise de la
conscience patriotique. Si le processus scolaire est si essentiel pour la
survie de la société, c’est que toute société tient sa force et son
rayonnement des valeurs qu’elle transmet par son systeme éduco-scolaire.
Ayant vite compris quel est I’impact de 1’éducation scolaire sur les

162
Ethiopiques | n°113 | 2e semestre 2024 | ISSN 0850-2005 | 153-168



L’ Afrique postcoloniale, martyre ou non du machiavélisme géopolitique occidental ?

societés, les impérialistes ont ainsi forgé la conscience africaine a la
dépendance. L’histoire coloniale et post-coloniale nous montre que la
socialisation réalisée par 1’école, était une socialisation a la dépendance.
C’est la raison pour laquelle les valeurs par elle véhiculées ne visent
uniquement que la promotion de la culture occidentale. Dés lors, le conflit
de fait entre la culture occidentale et la culture africaine ne peut que se
traduire par I’effondrement et I’effritement du continent et de ses valeurs.

Lorsqu’on pose en effet les termes du développement, du dialogue
et de la paix en Afrique général et sub-saharienne en particulier, 1’école
se situe a I’amont. Elle constitue le fondement de toute grande civilisation.
C’est par son truchement que les civilisations tiennent leurs forces.
Marcien Towa dans cette logique a treés vite appréhendé sa nécessité
lorsqu’il écrit : « Ceux qui ont la supériorité sur le plan de la connaissance
et du contrble des phénomeénes naturels établiront leur domination sur les
autres » (M. Towa, 1981 : 57-58). Le savoir-étre et le savoir-faire
s’adossent sur I’école. Elle est le creuset de puissance, par conséquent des
inégalités. C’est a raison que Francis Bacon pense que la science c’est le
pouvoir. Pour prétendre a I’hégémonie et a I’harmonie, 1’école joue un
role des plus indispensables a la conquéte et a 1’équilibre du monde. Les
merveilles qu’elle laisse en nous comme héritage individuel et aussi
collectif sont des plus inoubliables quand il s’agit de la formation et des
qualités qu’on incarne. C’est la raison pour laquelle G. Gusdorf affirme
gue Chacun de nous préserve d’inoubliables images de ses débuts a
I’école et de la lente odyssée pedagogique a laquelle il doit le
développement de sa pensée et, pour une large part, la formation de sa
personnalité.

Si I’ Afrique veut décoller, il faut au préalable que I’école en tant
que cadre de promotion de I’éducation, des savoir-faire et savoir-étre, soit
redéfinie et réadaptée a nos realités afin de constituer un chemin qui peut,
non seulement déconstruire les reliques et vestiges coloniaux, mais aussi
construire et conduire le continent a son enthousiasme traditionnel. C’est
pourquoi les africains doivent assigner de nouvelles missions a celle-ci
pour métamorphoser leurs complexes épiméthéens du legs colonial en

163
Ethiopiques | n°113 | 2e semestre 2024 | ISSN 0850-2005 | 153-168



Serge LEMANA ONANA

dialectique prométhéenne. Au vu des maux et des fléaux qui agitent et
frappent le continent, la vraie école seule peut susciter et développer les
attitudes propices a I’émergence en détruisant par-1a les accommodations
a I’indigence et aux conflits. Les imbroglios sur I’uniformisation des
systemes scolaires et donc ’'UNESCO (Union des Nations unies pour
’Education, la Science et la Santé) se charge de promouvoir n’est fait qu’a
des fins ciblées. Encore que cette Organisation au chapitre de toutes les
autres qui nous sont servies vise a mieux asseoir 1’hégémonie de
I’occident. Le role de gendarme des systémes éducatifs que joue
I’UNESCO n’est, sans intenter un procés a cette Organisation, ex-nihilo.
C’est d’ailleurs cette politique d’uniformisation ou de coopération des
savoirs a 1’échelle des puissances qui favorise des formations au rabais
des civilisations moins puissantes.

La pensée africaine qui rime avec la facon de résoudre les
problemes du monde africain face aux intempéries nées des influences
hégémoniques coloniales et néocoloniales, a I’impérieux devoir historique
de se re-fonder pour la relever de sa convalescence actuelle. En effet, cette
re-fondation dans ce contexte n’est possible qu’a partir d’une véritable
construction conceptuelle et architecturale de 1’école. Elle reste a tout
temps le temple éternel des savoirs. Une Afrique a une pensee libre et
développée a besoin d’une école a une éducation de qualité supérieure. E.
Njoh Mouelle définissant le mot développement souligne cette valeur de
I’éducation en ces termes : « Le développement est un processus complet,
total, qui déborde par conséquent 1’économie pour recouvrir
1’éducationnel ou le culturel » (E. Njoh Mouelle, 1998 : 6.). La bataille
du dialogue, de la paix, de ’harmonie et du développement n’est pas une
bataille infrastructurelle ou conjoncturelle, mais une bataille pour
I’indépendance absolue de nos systemes éducatifs considérés comme des
centres et des laboratoires d’idéologies.

3.2. La construction de I’Afrique post-coloniale

La peine et le gene du continent lui viennent de la mentalité de
I’homme africain que certaines civilisations continuent a juger de
rétrograde. Certains africains par leurs comportements semblent donner

164
Ethiopiques | n°113 | 2e semestre 2024 | ISSN 0850-2005 | 153-168



L’ Afrique postcoloniale, martyre ou non du machiavélisme géopolitique occidental ?

raison a ces ethnocentristes qui ont pens¢ qu’ils ont une raison a part,
différente de la raison occidentale. La Négritude appréhendée comme
I’ensemble de valeurs culturelles et spirituelles propres aux personnes
noires et revendiquées par elles et I’Ethnophilosophie saisie comme un
ensemble de recherches qui reposent en tout, ou en partie sur I’hypothése
d’une vision du monde d’une philosophie collective propres aux africains,
ont différencié ’africain en soustrayant aux théses d’une rationalité et
d’une identité authentiquement dite africaine qu’il fallait a tout prix
défendre. Or, ’homme du point de vue universel reste et demeure un étre
psycho-somatique, c’est-a-dire un animal raisonnable. Plaider, ou
revendiquer un statut et une identité pour s’affirmer, c’est auto-remettre
en question son propre code, sa personnalité et son identité et avouer a
« mondo » vision son ignorance et son infériorité.

D’ores et déja, au moment ou la question du réveil de I’ Afrique
jugée de mal partie se pose avec acuité et les stéréotypes de la guerre sont
omniprésents, il est judicieux de dire que les revendications identitaires
deviennent caduques et que seul le consciencisme de Kwamé Nkrumah
entendu comme ’ensemble, en termes intellectuels, de 1’organisation des
forces qui permettent a la société africaine d’assimiler les éléments
occidentaux, musulmans et euro-chrétiens présents en Afrique et de les
transformer de fagon qu’ils s’insérent dans la personnalité africaine,
apparait comme la voie idoine pour 1’éveil réel du continent. Ainsi, le
premier devoir que tout africain se doit de se donner est de s’auto-
révolutionner, ¢’est-a-dire faire une catharsis a la fois psychologique,
morale et spirituelle de son étre profond. L’ Afrique doit ainsi visiblement
s’orienter vers la révolution des mentalités héritées de la civilisation
coloniale des femmes et des hommes a la fois sous-développés et
complexés. E. Njoh Mouelle pense a cet effet que « le plus important ¢’est
le développement de I’homme individuel tel que celui-Ci voit Ses capacités
spirituelles et matérielles 1’¢lever au-dessus de la médiocrité et le porter
sur les cimes du divin » (E. Njoh Mouelle, 1980 : 68.).

Des lors, cette équation ne peut étre résolue que si les africains
adoptent ce que S. Lemana Onana qualifie dans Les Damnés d’Afrique de

165
Ethiopiques | n°113 | 2e semestre 2024 | ISSN 0850-2005 | 153-168



Serge LEMANA ONANA

politique de quatre « D », entendu dans ce contexte comme « Désir,
Décision, Détermination et Discipline » (S. Lemana Onana, 2016 : 98.).
Une chose est vraie, a 1’état actuelle de néo-dépendance et de divisions,
nonobstant les rhétoriques, 1’ Afrique ne sortira la téte de 1’eau que lors
qu’elle fonctionnera avec ses propres paradigmes: politiques,
intellectuels, spirituels, culturels etc. Les africains demandent
I’autonomie, le développement et la paix sans savoir que les concepts au-
dela des spéculations philosophiques dépendent largement de 1’état
mental. Sékou Touré pense alors qu’« Il y a pour les uns et pour les autres,
dans I’esprit de la reconversion, une tache éducative de tous les instants,
un souci du mieux-étre de I’ensemble qui doit prédominer sur les soucis
personnels, une volonté constante de sortir 1’Afrique de la nuit dans
laquelle I’avait plongée le systéme colonial, une volonté de libération
réelle des hommes et du continent. Travail tel est le premier mot d’ordre
(...) Justice (...) Solidarité (...) Voila les trois impératifs qui redonnent a
I’homme africain son entiére dignité, sa totale liberté envers lui-méme et
envers autrui, et le feront participer, sans heurt et sans inutile sacrifice, a
I’entiére émancipation de la patrie ». (Sékou Touré, cite in les Nouveaux
Dossiers d’Afrique, 2008 : 154).

La révolution des mentalités entrainera, a coup sdr,
automatiquement toutes les valeurs cardinales de ’homme africain qui ont
été mises en berne et en danger par les régimes de domination et
d’exploitation issu des forces impérialistes et néocoloniales. Le travail, la
paix, le dialogue, I'unité, la justice, la solidarité et 1’éducation ne peuvent
que conduire le continent au développement. L’homme africain ne pourra
redorer son entiére dignité, sa totale liberté et identité en cette période de
confusion absolue qu’en exécutant ces impératifs qui ont disparu de sa
conscience. C’est a partir de 1a que I’Afrique sortira de la nuit dans
laquelle les systemes coloniaux et néocoloniaux de 1’occident
expansionniste continuent a vouloir la maintenir. Dans les conditions
actuelles de sous-développement et de pleine dépendance, chaque africain
doit purifier sa mentalité et prendre conscience de sa totale mobilisation
en faveur des impératifs de la patrie africaine. Il ne faut pas perdre de vue
avec Kwamé Nkrumah que « L’essence du néocolonialisme, c’est que

166
Ethiopiques | n°113 | 2e semestre 2024 | ISSN 0850-2005 | 153-168



L’ Afrique postcoloniale, martyre ou non du machiavélisme géopolitique occidental ?

I’Etat qui y est assujetti est théoriquement indépendant, posseéde tous les
insignes de la souveraineté sur le plan international. Mais en réalité, son
économie, et par conséquent sa politique, sont manipulées de 1I’extérieur »
(Kwameé Nkrumah, 1964 : 9-10). Seules la révolution et la purification de
la mentalité de I’homme africain vont lui permettre de lutter efficacement
contre les stratagemes et autres ruses du néocolonialisme postmoderne et
hisser par conséquent le continent et lui-méme au zénith de leur histoire.
Deux choses semblent en effet indispensables pour 1’unité, la paix et le
développement de I’homme africain et du continent : I’éducation centre et
temple des savoirs et la révolution, surtout des mentalités. Si la pensée
africaine veut avoir une aura et I’entendre de génération en génération,
elle doit ainsi s’appuyer sur ces deux points essentiels définis comme
prolégomenes a sa spécificité et a son développement.

Conclusion

A la question de savoir quelle voie peut conduire I’ Afrique a son
unité ou a la paix perpétuelle et mettre fin aux valeurs machiavéliennes
occidentales, il est judicieux de retenir que celle-ci est victime d’une
double influence : exogéne et endogene. La traite négriére, la colonisation
et le néocolonialisme ont eu un impact significatif sur la destinée du
continent d’une part; d’autre part, les Africains sont eux-mémes
responsables de leur propre turpitude. Les idéologies telles que la
démocratie, la mondialisation paraissent aujourd’hui comme des
véhicules de crises sociopolitiques qui favorisent 1’hégémonie de la
civilisation occidentale conquérante. Voila pourquoi les Africains
gagneraient a orienter les débats relatifs a leur unité, leur dialogue, leur
paix perpétuelle, leur statut, leur dignité, leur identité, leur valeur et a leur
émergence a la prise de conscience. Des lors, au lieu de sombrer dans des
réflexions stériles, caduques qui ne peuvent réellement rien apporter au
continent, il est adéquat de redéfinir leur philosophie et peaufiner des
idéologies au méme titre que les civilisations expansionnistes et
autocratiques. Ainsi, face aux défis qui interpellent 1’ Afrique actuelle,
I’éducation doit jouer un réle des moins négligeables autant que la
révolution a la fois des mentalités que de la véritable civilisation, ame de

167
Ethiopiques | n°113 | 2e semestre 2024 | ISSN 0850-2005 | 153-168



Serge LEMANA ONANA

I’ Afrique. Seules ces deux voies constituent la condition sine qua non pour
une Afrique postcoloniale indépendante unie et réellement prospere.

Bibliographie

BOURGUIGNON, F, La Mondialisation de l’inégalité, Paris, Seuil et La
République des ldées, 2012.

CESAIRE, A, Discours sur le colonialisme suivi de Discours sur la
négritude, Paris, Présence Africaine, 2004.

DE MAISTRE, J, Les Soirées de Saint-Pétersbourg, tome I, Pélagaud, 1982.
DUMONT, R, L Afrique noire est mal partie, Paris, Seuil, 1973.
FRANTZ, Fanon, Peau noire masques blancs, Paris, Seuil, 1952.
KWAME, Nkrumah, Le Néeocolonialisme, dernier stade de ['impérialisme,
Paris, Présence africaine, 1964.

LEMANA ONANA, S, Les Damnés d’Afrique, Yaoundé, Puy, 2016. E
LA BOETIE, E, Discours de la servitude volontaire, Paris, Flammarion, 1978.
LENGLET, F, La Fin de la mondialisation, Paris, Fayard, 2013.
LESTER, R. Brown, L ’état de la Planete, Paris, Economica, 1989.
MACHIAVEL, N, Le Prince (1532), trad Marie Gaille-Nikodimov, le
livrte de poche, classique de philosophie, Paris, Librairie Générale
Francaise, 2000.

MICHEL, Richard, Les Doctrines du pouvoir politique, du totalitarisme
a la démocratie, Lyon, Chronique Sociale, 1986.

NJOH MOUELLE, E, Développer la richesse humaine, Yaoundé, CI¢, 1980.
- De la Médiocrité a l’excellence, Yaoundé, Clé, 1998.

ROUSSEAU, J.J, Du Contrat social (1762), Paris, Laffont, 1982.
SYDERS, G, Ecole, classe et lutte des classes, Paris, PUF ? 1976.
TOURE, Sékou, cité in les Nouveaux Dossiers d’Afrique, Marabout, 1970.
TOWA, M., Essai sur la problématique philosophique dans I’Afrique
actuelle, Yaoundg, Clé, 2007.

- L’Idée d’une philosophie négro-africaine, Yaoundé, Clé, 1981.

168
Ethiopiques | n°113 | 2e semestre 2024 | ISSN 0850-2005 | 153-168



