
 

 
 

Éthiopiques n° 113. 

Littérature, philosophie, sociologie, anthropologie et art. 

2e semestre 2024. 

L’AFRIQUE POSTCOLONIALE, MARTYRE OU NON DU 

MACHIAVÉLISME GÉOPOLITIQUE OCCIDENTAL ? 

Par Serge LEMANA ONANA 

Résumé : Les divisions et autre léthargie qui frappent l’Afrique, particulièrement sub-saharienne, 

sont le résultat évident du machiavélisme géopolitique de l’ethnocentrisme occidental. Certes, la 

pénitence sous laquelle elle ploie est la conséquence d’une double politique : exogène et endogène, 

mais il faut reconnaitre que la traite négrière, la colonisation et le néocolonialisme ont eu un impact 

significatif sur la destinée du continent. À cela, reconnaître aussi que les Africains sont eux-mêmes 

responsables de leur turpitude. Dès lors, au lieu de sombrer dans des réflexions stériles, il est 

adéquat de comprendre qu’un véritable projet de paix perpétuelle en Afrique en générale et en 

Afrique sub-saharienne en particulier, ne peut se construire sans une éducation infaillible. Ainsi, 

face aux défis qui interpellent l’Afrique actuelle, l’éducation doit jouer un rôle des moins 

négligeables autant que la révolution à la fois des mentalités que de la véritable civilisation, âme 

de l’Afrique. Seules ces deux voies constituent la condition sine qua non pour remédier aux crises 

de l’Afrique postcoloniale. 

Mots clés : idéo-stratégie ; néocolonialisme ; militaro-idéologique ; géopolitique ; éduco-

scolaire ; post-indépendant. 

Abstract : The divisions and other lethargy that strike Africa, particularly sub-saharan Africa, are 

the obvious result of the geopolitical machiavelism of Western ethnocentrism. Certainly, the 

penance under which it bends is the consequence of a double policy : exogenous and endogenous, 

but it must be recognized that the slave trade, colonization and neocolonialism have had a 

significant impact on the destiny of the continent. To this, also recognize that Africans are 

themselves responsible for their turpitude. Therefore, instead of sinking into sterile reflections, it 

is appropriate to understand that a true project of perpetual peace in Africa in general and in sub-

saharan Africa in particular, cannot be built without an infallible education. Thus, in the face of 

the challenges facing Africa today, education must play a role that is not negligible, as much as 

the revolution of both mentalities and true civilization, the soul of Africa. Only these two paths 

constitute the sine qua non condition for remedying the crises of postcolonial Africa. 

Keywords : Ideo-strategy ; neocolonialism ; military-ideological ; geopolitics ; educational-school 

 

                                                           
 Université de Dschang, Cameroun 



 
 

 

 

Serge LEMANA ONANA 

154 

 Éthiopiques | n°113 | 2e semestre 2024 | ISSN 0850-2005 | 153-168 

La voix de l’Afrique demeure toujours inaudible au concert des 

nations à cause des crises tribales, claniques, ethniques et identitaires. De 

la découverte du continent passant respectivement par la traite négrière, la 

colonisation et aujourd’hui la post-colonisation, malgré d’aussi nombreux 

siècles qui séparent les différentes générations africaines, un même 

dénominateur leur est commun, l’esprit de trahison, de discrimination, de 

division et d’inaction. Au moment où le jeu politique international se 

formule sur les questions d’intérêts, l’Afrique brille par des querelles et 

des guerres fratricides. Ainsi, face au déploiement tous azimuts militaro-

idéologique Occidental, les femmes et les hommes de l’Afrique de tout 

bord demeurent sans parole. Le cri perceptible de René Dumont ne lui 

donne-t-il pas raison quand il mentionne sans coup férir que « L’Afrique 

noire est mal partie »42 (R. Dumont, 1973). En dépit d’une extraordinaire 

ressource naturelle et humaine, le continent est émasculé par des 

segmentions des civilisations conquérantes qui ont compris que la 

balkanisation constitue l’unique solution pour asseoir leur hégémonie. 

Les multiples crises fomentées et entretenues par ces civilisations 

participent à promouvoir la fameuse boutade de « diviser pour mieux 

régner ». En ce moment où les puissances se battent pour redéfinir leurs 

cartes géographiques et géopolitiques aux fins stratégiques, on s’interroge 

où est l’Afrique au cœur de ces batailles autocratiques. En plein vingt-

unième XXIè siècle, l’Afrique mérite-t-elle encore de briller par des 

désunions, des fragmentions et par un mutisme suicidaire face au 

machiavélisme ethnocentriste Occidental ? L’heure n’est-elle pas arrivée 

pour que les dignes filles et fils du Continent pour une fois, sortent de leur 

sempiternelle division et abdication pour se faire désormais entendre ? 

Face aux valeurs dites universelles et aux velléités identitaires que 

l’Afrique se trouve obligée d’affronter, n’est-il pas plus que jamais temps 

que les Africains de tout bord apprennent à parler d’une seule voie ? 

Aujourd’hui, l’ère des destinées singulières n’est-elle pas à déconstruire 

par tous les moyens et chacun à son niveau ? Quelles armes peuvent-elles 

nous apporter un véritable supplément d’âme pour sonner le glas aux 

                                                           
. 



 

 

 

 
 

 

L’Afrique postcoloniale, martyre ou non du machiavélisme géopolitique occidental ? 

155 

 Éthiopiques | n°113 | 2e semestre 2024 | ISSN 0850-2005 | 153-168 

velléités ethno-tribales et identitaires surtout en Afrique sub-saharienne 

proie de toute sorte de crise sociopolitique ? 

1. La philosophie de l’Occident colonial 

1.1. La conférence de Berlin de 1884-1885 

 L’Afrique dans son odyssée n’a jamais fait preuve d’une volonté 

de puissance au même titre que les martiaux. De tous les continents, elle 

reste une terre d’hospitalité. Sa rencontre avec l’Occident conquérant est 

la première cause des sempiternels désastres qui, plus que jamais, vont la 

désaxer du Nord au Sud, de l’Est à l’Ouest. Convoquée par Bismarck du 

15 novembre 1884 au 26 février 1885, la conférence de Berlin en 

Allemagne marquait l’organisation et la collaboration européenne pour le 

partage et la division de l’Afrique. Cette initiative prise devant les 

Africains et sans les Africains démontre à quel point depuis toujours le 

point de vue des dignes filles et fils du Continent n’a aucun prix aux yeux 

de ce qu’on pourrait appeler la Communauté Internationale. Si l’Afrique 

patauge, si elle est aujourd’hui profondément divisée, c’est davantage du 

fait des puissances conquérantes. Frantz Fanon dans Peau noire masque 

blancs écrit :  

 Le Blanc a courbé mon frère sous le soleil des routes 

 Car mon frère était fort 

Puis le Blanc a tourné vers moi 

Ses mains rouges de sang 

M’a craché Noir son mépris au visage 

Et de sa voix de maître (Frantz Fanon, 1952 : 110). 

L’Occident à travers l’histoire ne s’est jamais présenté comme une 

puissance hospitalière et humaniste. À travers les quatre coins de la 

planète, il véhicule l’horreur et les divisions. Toutes les crises sociales et 

militaires qu’il a suscité au Moyen-Orient, en Asie, en Amérique latine et 

surtout en Afrique l’exemple de la guerre du Biafra du 6 juillet 1967, le 

génocide rwandais de 1994 et le printemps arabe qui a précipité la mort 

de Mouammar Kadhafi, la Syrie et l’Irak, témoignent combien son 

humanisme est des plus controversés.  Toute sa politique à travers des 

siècles et des générations est de décimer autant que possible les autres 



 
 

 

 

Serge LEMANA ONANA 

156 

 Éthiopiques | n°113 | 2e semestre 2024 | ISSN 0850-2005 | 153-168 

civilisations qu’il préjuge. Les reliques nées des traumatismes historiques 

infligés davantage au Continent Africain attestent combien le sous-

développement quasi-éternel et général ne verra pas son apothéose 

demain. L’Europe depuis fort longtemps rayonne grâce à la cruauté. R. 

Dumont pense que « L’hémorragie humaine ainsi infligée en Afrique est 

estimée, suivant les auteurs, entre 40 et 100 millions d’hommes. Ainsi le 

continent africain, qui aurait représenté (…) le cinquième de l’humanité 

au XVIIè, autant que l’Europe à la même époque, n’en compte plus 

aujourd’hui que le quinzième » (R. Dumont, 1973 :23-24).  

 Depuis son entrée en terre africaine et surtout en Afrique sub-

saharienne, l’Occident ethnocentrique ne peut mieux régner qu’en 

divisant. Interroger l’origine des multiples crises actuelles s’est omettre le 

poids des traumatismes historiques à nous infligés par la traite négrière et 

la colonisation. Dès lors, la conférence de Berlin n’avait qu’un objectif, la 

balkanisation du continent pour mieux régner. L’inaction des Africains 

face à cette politique est savamment orchestrée par ces manipulateurs. Les 

stratégies machiavéliques de l’Occident conquérant ne promeuvent pas 

des valeurs humanistes par lesquelles il étuve l’Afrique. Toutefois, il 

incombe aux Africains de trouver des stratagèmes de contournement. La 

violence par laquelle l’Occident rayonne devrait servir de réponse 

adéquate à leur cynique projet de Berlin. Certainement que l’on se 

demanderait avec quels moyens ? Le premier moyen devait être la 

solidarité dans le refus ; et le deuxième, la révolte des mentalités. 

1.2. L’Afrique actuelle 

 Les pseudo-indépendances proclamées depuis les années 1957, 

1958, 1960, montrent que l’Afrique actuelle n’a jamais compris les leçons 

à elle dispensé par les puissances métropolitaines. La politique 

occidentale a gardé le même esprit : manipuler et diviser pour mieux 

soumettre. L’Occident aux portes de l’Afrique n’est pas resté un enfant de 

chœur. Il s’est toujours illustré par les actes de la conférence de Berlin : 

manipulation, division, partage, domination, pauvreté, sous-

développement et surtout, conflits fratricides. La tragédie par lui perpétrée 

lors de la période de lutte pour les indépendances confirme qu’elle n’a 



 

 

 

 
 

 

L’Afrique postcoloniale, martyre ou non du machiavélisme géopolitique occidental ? 

157 

 Éthiopiques | n°113 | 2e semestre 2024 | ISSN 0850-2005 | 153-168 

jamais changé de ligne éditoriale. Dans Discours sur le colonialisme, 

Aimé Césaire écrit : 

L’Europe est indéfendable. (…) Le grave est que « l’Europe » est moralement, 

spirituellement indéfendable.  Et aujourd’hui il se trouve que ce ne sont pas 

seulement les masses européennes qui incriminent, mais que l’acte d’accusation 

est proféré sur le plan mondial par des dizaines et des dizaines de millions 

d’hommes qui, du fond de l’esclavage, s’érigent en juges (…). Ils savent que 

leurs « maîtres » provisoires mentent » (A. Césaire, 2004 : 8). 

La violence par laquelle l’Occident s’est imposé à travers 

l’Afrique justifie sa politique machiavélique. Jusqu’alors, l’Occident n’a 

fait que ruser, mentir et violenter pour se maintenir en Afrique. Les 

rhétoriques africaines n’ont véritablement rien produit, nonobstant leurs 

luttes nées des divisions qu’il a su inoculer chez les populations 

autochtones. L’Afrique a échoué dans son pugilat et cela semble bien 

perceptible, au travers des multiples crises tribales, identitaires, 

génocidaires et le terrorisme. Le fait qu’elle soit une soixantaine d’années 

après les indépendances dépendante à tous les niveaux : économique, 

politique, technologique, épistémologique, culturel et religieux des 

valeurs occidentales prouvent que son envol n’est pas pour demain. A. 

Césaire renchérit : « l’action coloniale (...), fondée sur le mépris de 

l’homme indigène et justifiée par ce mépris, tend inévitablement à 

modifier celui qui l’entreprend ; que le colonisateur, qui, pour se donner 

bonne conscience, s’habitue à voir dans l’autre la bête, s’entraîne à traiter 

en bête, tend objectivement à se transformer lui-même en bête. C’est cette 

action, ce choc en retour de la colonisation qu’il importait de signaler » 

(A. Césaire, 2004 : 21.). Les sempiternelles guerres fratricides que les 

occidentaux parviennent à maintenir pour mieux spolier et régner sur le 

continent montrent à quel point les indépendances sont restées une 

chimère pour l’Afrique.   

La politique des puissances occidentales : européenne et 

américaine à travers tous les pays d’Afrique atteste de l’illusion de leurs 

indépendances. Les crises politiques, économiques et socio-culturelles qui 

plombent le Continent sont une belle illustration de la tragédie humaine 

que l’Occident avec la complicité de certains africains parvient à créer 



 
 

 

 

Serge LEMANA ONANA 

158 

 Éthiopiques | n°113 | 2e semestre 2024 | ISSN 0850-2005 | 153-168 

dans le Continent. Les morts se comptent par milliers chaque jour sous le 

regard complice de la Communauté Internationale. A. Césaire pense alors 

que « la barbarie suprême, celle qui couronne, celle qui résume la 

quotidienneté des barbaries ; que c’est du nazisme, oui, mais qu’avant 

d’en être la victime, on en a été le complice ; que ce nazisme-là, on l’a 

supporté avant de le subir, on l’a absous, on a fermé l’œil là-dessus, on l’a 

légitimé, parce que, jusque-là, il ne s’était appliqué qu’à des peuples non 

européens… » (A. Césaire, 2004 : 13). L’Afrique post-indépendante ne 

dispose d’aucune industrie d’armement. Toutefois, le plus ahurissant est 

que les guerres nébuleuses à l’instar de celles de boko haram, Al-Qaïda et 

les crises sociopolitiques : génocides, guerres intercommunautaires qui 

déciment les populations se déroulent chez les gens qui ne produisent rien 

et ne disposent d’aucune industrie d’armement. Terrible paradoxe ! Le 

phénomène des armes en Afrique permet d’interroger une fois de plus la 

politique occidentale. On comprend pourquoi les vrais leaders de 

l’Afrique ont été sacrifiés devant les africains et la Communauté 

Internationale sans une moindre dénonciation des drames orchestrés par 

les occidentaux contre : P. Lumumba, Sékou Touré, Bokassa, Um-Nyobé, 

Thomas Sankar, et plus récemment Mohamed Kadhafi. Ainsi, face à la 

politique des cyniques de l’Occident, il est clair que l’Afrique aura 

toujours mal à se déployer. 

2. L’Afrique actuelle au carrefour des idéologies néo-stratégiques occidentales 

1.1. La démocratie 

 L’Afrique n’a pas encore compris que pour se retrouver dans le 

monde moderne, elle doit développer ses propres référentiels politiques. 

L’Occident soi-disant démocratique n’est pas devenu émergent avec les 

valeurs importées qu’il impose à bout de canons et les autres formes de 

violences, en Afrique. La démocratie en ce vingt-unième siècle, ne devrait 

pas être le seul véritable paradigme politique. C’est vrai qu’aux yeux des 

occidentaux elle paraît être le meilleur système selon leur propre 

entendement, mais il semble qu’elle présente autant que les autres 

systèmes les mêmes limites. L’Occident soi-disant démocratique ne l’a 

jamais véritablement été comme il le prétend. Si la démocratie doit se 



 

 

 

 
 

 

L’Afrique postcoloniale, martyre ou non du machiavélisme géopolitique occidental ? 

159 

 Éthiopiques | n°113 | 2e semestre 2024 | ISSN 0850-2005 | 153-168 

résumer à un simple changement de dirigeant à la tête d’un Etat ou à de 

simples revendications de ci ou ça, il est évident que celle-ci porte en elle-

même les propres germes de ses limites. Dans l’antiquité grecque, si on 

doit admettre que c’est de la Grèce que nous tenons cet héritage 

démocratique, l’évolution et la conception de ce système au fil des temps 

ne sauraient être aussi parfaites comme le prétendent ceux qui nous 

l’imposent. Jean-Jacques Rousseau pense à l’occasion que « S’il avait un 

peuple de dieux, il se gouvernerait démocratiquement. Un gouvernement 

si parfait ne convient pas à des hommes » (J-J. Rousseau,1982 : 45.). Les 

vicissitudes de la démocratie sont aussi nombreuses que ceux des 

systèmes monopolistiques et non-humanistes.  

 L’Occident a compris que l’une des meilleures méthodes pouvant 

lui permettre de rester omniprésent en Afrique consistait à promouvoir des 

idéologies du chaos. En effet, l’Occident développé actuel est lui-même 

le résultat de longs siècles de tyrannie et autres pouvoirs absolus. Le 

XVIIIe siècle, considéré comme la première véritable période des 

républiques des temps modernes, admirée par l’Europe des Lumières n’a 

pas été de tout repos. Dès lors, ce n’est pas avec la démocratie que 

l’Europe est devenue ce mastodonte militaro-idéologique qui, au gré de 

ses ambitions géopolitiques et stratégiques fait et défait à l’échelle de la 

planète aussi bien les gouvernants que les gouvernés. Michel Richard 

pense qu’« il semble qu’il n’y ait pas de « progrès » dans le domaine 

politique puisqu’au XXè siècle, la terreur d’Etat a pris des dimensions qui 

font reculer notre siècle aux époques les plus barbares (…). Les idées 

progressent mais la situation politique n’évolue pas au même rythme 

puisqu’il a toujours de sanglants retours en arrière ». (Michel Richard, 

1986 : 177). 

 La situation de l’homme, quel que soit le type de régime politique, 

n’a jamais changé. Le mal et le bien continuent à faire bon ménage. 

L’espoir placé en le système démocratique galvaudé par des partisans du 

chaos tombe en désuétude parce que la condition humaine est demeurée 

comme telle : les mêmes injustices, les mêmes violences, les mêmes 

privations de libertés, les mêmes manipulations et les mêmes divisions. 



 
 

 

 

Serge LEMANA ONANA 

160 

 Éthiopiques | n°113 | 2e semestre 2024 | ISSN 0850-2005 | 153-168 

Le jeu démocratique n’est pas nécessairement l’expression de la volonté 

générale au sens rousseauiste de gouvernement du peuple, mais de 

positionnement et de trafics d’influence de lobbies endogènes et 

exogènes. D’ores et déjà, les pouvoirs absolus ou monopolistiques autant 

que les pouvoirs démocratiques en dehors de ce qu’ils se caractérisent, 

l’un par le pouvoir d’un seul et l’autre par le pouvoir du peuple, ont le 

même dénominateur. A observer comment l’Homme est traité ici et là, on 

remarque qu’il est réduit à sa plus petite expression. De part et d’autre, 

l’Homme reste terrorisé et sans réel recours et abri. 

 Face à cette foultitude d’incertitudes créées par des régimes et 

autres systèmes politiques, l’Afrique désormais pour se retrouver se doit 

de construire ses propres référentiels et les imposer aux besoins de sa 

conjoncture politique. Il ne s’agit pas, dans un contexte mondial aussi 

complexe, de suivre maladroitement les idéologies d’ailleurs, mais il est 

plutôt question de redéfinir les termes des valeurs et de l’identité africaine 

au lieu d’embrasser naïvement celles des autres. La démocratie en dépit 

de ce qu’on puisse penser est une idéologie intelligemment peaufinée par 

les martiaux pour s’imposer. Si l’Afrique patauge et si elle n’arrive pas à 

trouver ses repères dans un monde dorénavant astreint aux hégémonies, 

c’est à cause des valeurs qui lui tombent par-dessus à l’instar de la 

démocratie. Bien avant les systèmes politiques venus de l’Occident, les 

Africains se gouvernaient de manière très équitable et humaniste. La 

monarchie traditionnelle africaine était teintée de démocratie dans son 

esprit de résolution des litiges et des projets communautaires. La frénésie 

de la démocratie semble promouvoir des valeurs qui font perdre au 

Continent son âme et son identité humanistes. Voilà pourquoi il incombe 

aux Africains de tous bords de repenser les idéologies à eux imposés et de 

savoir les contextualiser.    

2.2. La mondialisation : une autre ruse 

 Aujourd’hui, la mondialisation est une idéologie de la ruse. Certes, 

elle est l’horizon de toute la coexistence humaine dans son esprit de 

rapprochement, mais son premier choc dans sa forme moderne est 

l’intrusion de nos sociétés de l’économie capitaliste, avec pour corolaire 



 

 

 

 
 

 

L’Afrique postcoloniale, martyre ou non du machiavélisme géopolitique occidental ? 

161 

 Éthiopiques | n°113 | 2e semestre 2024 | ISSN 0850-2005 | 153-168 

la destruction de l’organisation socio-culturelle, politique, économique, 

gnostique et religieuse des peuples moins avancés.  La mondialisation se 

conjugue à sa plus triviale expression avec les thèses classiques de 

l’ethnocentrisme occidental. En effet, elle est un moyen qui permet aux 

civilisations aliénatrices de scruter assidûment les sociétés en voie de 

l’être, c’est-à-dire les Etats faibles et fragiles comme ceux de l’Afrique 

dans leurs corps et âmes. La circulation des hommes et de leurs biens se 

fait de manière oblique et disproportionnée parce que les africains 

continuent à mourir dans les côtes européennes : l’exemple de 

Lampedusa. La mondialisation constitue une gangrène pour l’Afrique 

dans la mesure où, face à leurs repères axiologiques, les Africains ne se 

reconnaissent plus dans le nouvel espace mondial. Par la ruse du marché 

et de l’ouverture des frontières et de la libre circulation, la mondialisation 

est venue renforcer des inégalités et favoriser des crises ethniques et 

politiques dans la mesure où les mouvements d’hommes s’accompagnent 

de ceux des armes et bien d’autres gadgets qui maintiennent des conflits 

armés et l’insécurité entre les frères du continent. François Bourguignon 

pense que « La mondialisation a joué un rôle considérable dans 

l’évolution de l’inégalité. Entre pays, elle a permis sa diminution, hissant 

plusieurs centaines de millions de personnes au-dessus du seuil de 

pauvreté. Au sein des nations, en revanche, elle a contribué directement 

ou indirectement à une augmentation de l’inégalité » (F. Bourguignon, 

2012 : 59).  

 L’esprit de la mondialisation en Afrique pose un sérieux problème 

de choix éthique. Les paradoxes qui alimentent son applicabilité 

internationale montrent que ces fins sont en dehors de celles du 

rapprochement des hommes et de leur égalité. En effet, en lieu et place du 

village planétaire, la mondialisation a muté en jungle planétaire où les plus 

forts dévorent en se régalant des misères infligées aux faibles. Désormais, 

pour accéder dans l’espace du marché global et bénéficier des jouissances 

qu’il prétend offrir, les idéologues de la mondialisation empruntent au 

zoologique son mode de fonctionnement malicieux et féroce. Le vent de 

la mondialisation oblige ainsi à inscrire les rapports politiques et la dignité 



 
 

 

 

Serge LEMANA ONANA 

162 

 Éthiopiques | n°113 | 2e semestre 2024 | ISSN 0850-2005 | 153-168 

humaine dans l’ordre de la violence. Joseph de Maistre écrit de ce fait : 

« Dès que vous sortez du règne insensible, vous trouverez le décret de la 

mort violente écrit sur les frontières mêmes de la vie. (…) Il n’y a pas un 

instant de la durée où l’être vivant ne soit pas dévoré par un autre. Au-

dessus de ces nombreuses races d’animaux est placé l’homme, dont la 

main destructrice n’épargne rien de ce qui vit ; il tue pour se nourrir, il tue 

pour se vêtir, il tue pour se parer, il tue pour attaquer, il tue pour se 

défendre, il tue pour s’instruire, il tue pour s’amuser, il tue pour tuer : roi 

superbe et terrible, il a besoin de tout, et rien ne lui résiste » (J. De Maistre, 

1982 : 27). Etant donné que le contexte mondial actuel de mondialisation 

sied adéquatement avec les violences de toute sorte au nom des 

hégémonies, il est impérieux pour les africains de savoir que la meilleure 

stratégie à adopter pour contrecarrer les barbaries de la civilisation 

expansionniste, c’est la vigilance intellectuelle. Les contradictions de la 

mondialisation sont telles qu’au moment où elle dit rapprocher et facilité 

la libre circulation des hommes et leurs biens, elle engendre en même 

temps une montée de distanciation, de l’affirmation des identités 

ethniques, nationalistes et religieuses. Dès lors, que peut l’Afrique 

aujourd’hui ? 

3. Pour une politique africaine au fondement de paix perpétuelle  

3.1. Le rôle de l’école/éducation 

L’école prise dans sa globalité sémantique en tant que lieu de 

l’éducation à la vie, demeure le cadre par excellence de tout véritable 

projet de paix, de dialogue et d’harmonie perpétuelle entre les acteurs 

sociopolitiques. Il faut, a priori, le dire, l’école est reproduction du social 

dans la mesure où elle joue un rôle d’une importance décisive comme 

véhicule de valeurs d’un haut niveau d’inculcation de loyalisme, de 

patriotisme, de nationalisme et d’intériorisation des échelles de 

stratifications et de prestige. L’école sonne le glas à la crise de la 

conscience patriotique. Si le processus scolaire est si essentiel pour la 

survie de la société, c’est que toute société tient sa force et son 

rayonnement des valeurs qu’elle transmet par son système éduco-scolaire. 

Ayant vite compris quel est l’impact de l’éducation scolaire sur les 



 

 

 

 
 

 

L’Afrique postcoloniale, martyre ou non du machiavélisme géopolitique occidental ? 

163 

 Éthiopiques | n°113 | 2e semestre 2024 | ISSN 0850-2005 | 153-168 

sociétés, les impérialistes ont ainsi forgé la conscience africaine à la 

dépendance. L’histoire coloniale et post-coloniale nous montre que la 

socialisation réalisée par l’école, était une socialisation à la dépendance. 

C’est la raison pour laquelle les valeurs par elle véhiculées ne visent 

uniquement que la promotion de la culture occidentale. Dès lors, le conflit 

de fait entre la culture occidentale et la culture africaine ne peut que se 

traduire par l’effondrement et l’effritement du continent et de ses valeurs. 

Lorsqu’on pose en effet les termes du développement, du dialogue 

et de la paix en Afrique général et sub-saharienne en particulier, l’école 

se situe à l’amont. Elle constitue le fondement de toute grande civilisation. 

C’est par son truchement que les civilisations tiennent leurs forces. 

Marcien Towa dans cette logique a très vite appréhendé sa nécessité 

lorsqu’il écrit : « Ceux qui ont la supériorité sur le plan de la connaissance 

et du contrôle des phénomènes naturels établiront leur domination sur les 

autres » (M. Towa, 1981 : 57-58). Le savoir-être et le savoir-faire 

s’adossent sur l’école.  Elle est le creuset de puissance, par conséquent des 

inégalités. C’est à raison que Francis Bacon pense que la science c’est le 

pouvoir. Pour prétendre à l’hégémonie et à l’harmonie, l’école joue un 

rôle des plus indispensables à la conquête et à l’équilibre du monde. Les 

merveilles qu’elle laisse en nous comme héritage individuel et aussi 

collectif sont des plus inoubliables quand il s’agit de la formation et des 

qualités qu’on incarne.  C’est la raison pour laquelle G. Gusdorf affirme 

que Chacun de nous préserve d’inoubliables images de ses débuts à 

l’école et de la lente odyssée pédagogique à laquelle il doit le 

développement de sa pensée et, pour une large part, la formation de sa 

personnalité.  

 Si l’Afrique veut décoller, il faut au préalable que l’école en tant 

que cadre de promotion de l’éducation, des savoir-faire et savoir-être, soit 

redéfinie et réadaptée à nos réalités afin de constituer un chemin qui peut, 

non seulement déconstruire les reliques et vestiges coloniaux, mais aussi 

construire et conduire le continent à son enthousiasme traditionnel. C’est 

pourquoi les africains doivent assigner de nouvelles missions à celle-ci 

pour métamorphoser leurs complexes épiméthéens du legs colonial en 



 
 

 

 

Serge LEMANA ONANA 

164 

 Éthiopiques | n°113 | 2e semestre 2024 | ISSN 0850-2005 | 153-168 

dialectique prométhéenne. Au vu des maux et des fléaux qui agitent et 

frappent le continent, la vraie école seule peut susciter et développer les 

attitudes propices à l’émergence en détruisant par-là les accommodations 

à l’indigence et aux conflits. Les imbroglios sur l’uniformisation des 

systèmes scolaires et donc l’UNESCO (Union des Nations unies pour 

l’Éducation, la Science et la Santé) se charge de promouvoir n’est fait qu’à 

des fins ciblées. Encore que cette Organisation au chapitre de toutes les 

autres qui nous sont servies vise à mieux asseoir l’hégémonie de 

l’occident. Le rôle de gendarme des systèmes éducatifs que joue 

l’UNESCO n’est, sans intenter un procès à cette Organisation, ex-nihilo. 

C’est d’ailleurs cette politique d’uniformisation ou de coopération des 

savoirs à l’échelle des puissances qui favorise des formations au rabais 

des civilisations moins puissantes.  

 La pensée africaine qui rime avec la façon de résoudre les 

problèmes du monde africain face aux intempéries nées des influences 

hégémoniques coloniales et néocoloniales, a l’impérieux devoir historique 

de se re-fonder pour la relever de sa convalescence actuelle. En effet, cette 

re-fondation dans ce contexte n’est possible qu’à partir d’une véritable 

construction conceptuelle et architecturale de l’école. Elle reste à tout 

temps le temple éternel des savoirs. Une Afrique à une pensée libre et 

développée a besoin d’une école à une éducation de qualité supérieure. E. 

Njoh Mouelle définissant le mot développement souligne cette valeur de 

l’éducation en ces termes : « Le développement est un processus complet, 

total, qui déborde par conséquent l’économie pour recouvrir 

l’éducationnel ou le culturel » (E. Njoh Mouelle, 1998 : 6.).  La bataille 

du dialogue, de la paix, de l’harmonie et du développement n’est pas une 

bataille infrastructurelle ou conjoncturelle, mais une bataille pour 

l’indépendance absolue de nos systèmes éducatifs considérés comme des 

centres et des laboratoires d’idéologies. 

3.2. La construction de l’Afrique post-coloniale 

 La peine et le gène du continent lui viennent de la mentalité de 

l’homme africain que certaines civilisations continuent à juger de 

rétrograde. Certains africains par leurs comportements semblent donner 



 

 

 

 
 

 

L’Afrique postcoloniale, martyre ou non du machiavélisme géopolitique occidental ? 

165 

 Éthiopiques | n°113 | 2e semestre 2024 | ISSN 0850-2005 | 153-168 

raison à ces ethnocentristes qui ont pensé qu’ils ont une raison à part, 

différente de la raison occidentale. La Négritude appréhendée comme 

l’ensemble de valeurs culturelles et spirituelles propres aux personnes 

noires et revendiquées par elles et l’Ethnophilosophie saisie comme un 

ensemble de recherches qui reposent en tout, ou en partie sur l’hypothèse 

d’une vision du monde d’une philosophie collective propres aux africains, 

ont différencié l’africain en soustrayant aux thèses d’une rationalité et 

d’une identité authentiquement dite africaine qu’il fallait à tout prix 

défendre. Or, l’homme du point de vue universel reste et demeure un être 

psycho-somatique, c’est-à-dire un animal raisonnable. Plaider, ou 

revendiquer un statut et une identité pour s’affirmer, c’est auto-remettre 

en question son propre code, sa personnalité et son identité et avouer à 

« mondo » vision son ignorance et son infériorité. 

 D’ores et déjà, au moment où la question du réveil de l’Afrique 

jugée de mal partie se pose avec acuité et les stéréotypes de la guerre sont 

omniprésents, il est judicieux de dire que les revendications identitaires 

deviennent caduques et que seul le consciencisme de Kwamé Nkrumah 

entendu comme l’ensemble, en termes intellectuels, de l’organisation des 

forces qui permettent à la société africaine d’assimiler les éléments 

occidentaux, musulmans et euro-chrétiens présents en Afrique et de les 

transformer de façon qu’ils s’insèrent dans la personnalité africaine, 

apparaît comme la voie idoine pour l’éveil réel du continent. Ainsi, le 

premier devoir que tout africain se doit de se donner est de s’auto-

révolutionner, c’est-à-dire faire une catharsis à la fois psychologique, 

morale et spirituelle de son être profond. L’Afrique doit ainsi visiblement 

s’orienter vers la révolution des mentalités héritées de la civilisation 

coloniale des femmes et des hommes à la fois sous-développés et 

complexés. E. Njoh Mouelle pense à cet effet que « le plus important c’est 

le développement de l’homme individuel tel que celui-ci voit ses capacités 

spirituelles et matérielles l’élever au-dessus de la médiocrité et le porter 

sur les cimes du divin » (E. Njoh Mouelle, 1980 : 68.). 

Dès lors, cette équation ne peut être résolue que si les africains 

adoptent ce que S. Lemana Onana qualifie dans Les Damnés d’Afrique de 



 
 

 

 

Serge LEMANA ONANA 

166 

 Éthiopiques | n°113 | 2e semestre 2024 | ISSN 0850-2005 | 153-168 

politique de quatre « D », entendu dans ce contexte comme « Désir, 

Décision, Détermination et Discipline » (S. Lemana Onana, 2016 : 98.). 

Une chose est vraie, à l’état actuelle de néo-dépendance et de divisions, 

nonobstant les rhétoriques, l’Afrique ne sortira la tête de l’eau que lors 

qu’elle fonctionnera avec ses propres paradigmes : politiques, 

intellectuels, spirituels, culturels etc. Les africains demandent 

l’autonomie, le développement et la paix sans savoir que les concepts au-

delà des spéculations philosophiques dépendent largement de l’état 

mental. Sékou Touré pense alors qu’« Il y a pour les uns et pour les autres, 

dans l’esprit de la reconversion, une tâche éducative de tous les instants, 

un souci du mieux-être de l’ensemble qui doit prédominer sur les soucis 

personnels, une volonté constante de sortir l’Afrique de la nuit dans 

laquelle l’avait plongée le système colonial, une volonté de libération 

réelle des hommes et du continent. Travail tel est le premier mot d’ordre 

(…) Justice (…) Solidarité (…) Voilà les trois impératifs qui redonnent à 

l’homme africain son entière dignité, sa totale liberté envers lui-même et 

envers autrui, et le feront participer, sans heurt et sans inutile sacrifice, à 

l’entière émancipation de la patrie ». (Sékou Touré, cité in les Nouveaux 

Dossiers d’Afrique, 2008 : 154). 

 La révolution des mentalités entraînera, à coup sûr, 

automatiquement toutes les valeurs cardinales de l’homme africain qui ont 

été mises en berne et en danger par les régimes de domination et 

d’exploitation issu des forces impérialistes et néocoloniales. Le travail, la 

paix, le dialogue, l’unité, la justice, la solidarité et l’éducation ne peuvent 

que conduire le continent au développement. L’homme africain ne pourra 

redorer son entière dignité, sa totale liberté et identité en cette période de 

confusion absolue qu’en exécutant ces impératifs qui ont disparu de sa 

conscience. C’est à partir de là que l’Afrique sortira de la nuit dans 

laquelle les systèmes coloniaux et néocoloniaux de l’occident 

expansionniste continuent à vouloir la maintenir. Dans les conditions 

actuelles de sous-développement et de pleine dépendance, chaque africain 

doit purifier sa mentalité et prendre conscience de sa totale mobilisation 

en faveur des impératifs de la patrie africaine. Il ne faut pas perdre de vue 

avec Kwamé Nkrumah que « L’essence du néocolonialisme, c’est que 



 

 

 

 
 

 

L’Afrique postcoloniale, martyre ou non du machiavélisme géopolitique occidental ? 

167 

 Éthiopiques | n°113 | 2e semestre 2024 | ISSN 0850-2005 | 153-168 

l’Etat qui y est assujetti est théoriquement indépendant, possède tous les 

insignes de la souveraineté sur le plan international. Mais en réalité, son 

économie, et par conséquent sa politique, sont manipulées de l’extérieur » 

(Kwamé Nkrumah, 1964 : 9-10). Seules la révolution et la purification de 

la mentalité de l’homme africain vont lui permettre de lutter efficacement 

contre les stratagèmes et autres ruses du néocolonialisme postmoderne et 

hisser par conséquent le continent et lui-même au zénith de leur histoire. 

Deux choses semblent en effet indispensables pour l’unité, la paix et le 

développement de l’homme africain et du continent : l’éducation centre et 

temple des savoirs et la révolution, surtout des mentalités. Si la pensée 

africaine veut avoir une aura et l’entendre de génération en génération, 

elle doit ainsi s’appuyer sur ces deux points essentiels définis comme 

prolégomènes à sa spécificité et à son développement. 

Conclusion 

 À la question de savoir quelle voie peut conduire l’Afrique à son 

unité ou à la paix perpétuelle et mettre fin aux valeurs machiavéliennes 

occidentales, il est judicieux de retenir que celle-ci est victime d’une 

double influence : exogène et endogène. La traite négrière, la colonisation 

et le néocolonialisme ont eu un impact significatif sur la destinée du 

continent d’une part ; d’autre part, les Africains sont eux-mêmes 

responsables de leur propre turpitude. Les idéologies telles que la 

démocratie, la mondialisation paraissent aujourd’hui comme des 

véhicules de crises sociopolitiques qui favorisent l’hégémonie de la 

civilisation occidentale conquérante. Voilà pourquoi les Africains 

gagneraient à orienter les débats relatifs à leur unité, leur dialogue, leur 

paix perpétuelle, leur statut, leur dignité, leur identité, leur valeur et à leur 

émergence à la prise de conscience. Dès lors, au lieu de sombrer dans des 

réflexions stériles, caduques qui ne peuvent réellement rien apporter au 

continent, il est adéquat de redéfinir leur philosophie et peaufiner des 

idéologies au même titre que les civilisations expansionnistes et 

autocratiques. Ainsi, face aux défis qui interpellent l’Afrique actuelle, 

l’éducation doit jouer un rôle des moins négligeables autant que la 

révolution à la fois des mentalités que de la véritable civilisation, âme de 



 
 

 

 

Serge LEMANA ONANA 

168 

 Éthiopiques | n°113 | 2e semestre 2024 | ISSN 0850-2005 | 153-168 

l’Afrique. Seules ces deux voies constituent la condition sine qua non pour 

une Afrique postcoloniale indépendante unie et réellement prospère. 

Bibliographie 

BOURGUIGNON, F, La Mondialisation de l’inégalité, Paris, Seuil et La 

République des Idées, 2012.  

CÉSAIRE, A, Discours sur le colonialisme suivi de Discours sur la 

négritude, Paris, Présence Africaine, 2004. 

DE MAISTRE, J, Les Soirées de Saint-Pétersbourg, tome II, Pélagaud, 1982. 

DUMONT, R, L’Afrique noire est mal partie, Paris, Seuil, 1973.  

FRANTZ, Fanon, Peau noire masques blancs, Paris, Seuil, 1952. 

KWAME, Nkrumah, Le Néocolonialisme, dernier stade de l’impérialisme, 

Paris, Présence africaine, 1964.  

LEMANA ONANA, S, Les Damnés d’Afrique, Yaoundé, Puy, 2016. E 

LA BOÉTIE, E, Discours de la servitude volontaire, Paris, Flammarion, 1978. 

LENGLET, F, La Fin de la mondialisation, Paris, Fayard, 2013. 

LESTER, R. Brown, L’état de la Planète, Paris, Economica, 1989. 

MACHIAVEL, N, Le Prince (1532), trad Marie Gaille-Nikodimov, le 

livre de poche, classique de philosophie, Paris, Librairie Générale 

Française, 2000. 

MICHEL, Richard, Les Doctrines du pouvoir politique, du totalitarisme 

à la démocratie, Lyon, Chronique Sociale, 1986. 

NJOH MOUELLE, E, Développer la richesse humaine, Yaoundé, Clé, 1980. 

 - De la Médiocrité à l’excellence, Yaoundé, Clé, 1998. 

ROUSSEAU, J.J, Du Contrat social (1762), Paris, Laffont, 1982. 

SYDERS, G, École, classe et lutte des classes, Paris, PUF ? 1976. 

TOURÉ, Sékou, cité in les Nouveaux Dossiers d’Afrique, Marabout, 1970. 

TOWA, M., Essai sur la problématique philosophique dans l’Afrique 

actuelle, Yaoundé, Clé, 2007. 

- L’Idée d’une philosophie négro-africaine, Yaoundé, Clé, 1981. 

 


