
 

 
 

Éthiopiques n° 113. 

Littérature, philosophie, sociologie, anthropologie et art. 

2e semestre 2024. 

ÉPISTÉMOLOGIE DU FAIT MIGRATOIRE ET IDÉE DE JUSTICE À 

PARTIR DES CONCEPTS DE MAAT, D'UBUNTU ET DE BISOÏTE  

Par Marlène Sokeng-Fomena FEMBA 

Résumé : 

Le fait migratoire, compris à travers les concepts de Maât, d'ubuntu et de bisoïté, invite 

à une approche philosophique profondément ancrée dans l'idée de justice relationnelle. 

Ce cadre conceptuel nous amène à examiner comment les théories de la justice et des 

migrations peuvent s’enrichir des perspectives non occidentales. La migration, loin de se 

limiter à une simple mobilité géographique, s'impose comme une dynamique universelle 

de relations. Les trois concepts mobilisés, bien que distincts, convergent vers une vision 

commune : celle d'une justice relationnelle, fondée sur la reconnaissance de 

l'interdépendance et la réciprocité. L’enjeu est alors de renouveler les cadres 

épistémologiques des études migratoires en lien avec la justice.  

Mots clés : Bisoïté, justice, Maât, migrations, ubuntu. 

Abstract : 

Migration, understood through the concepts of Maât, ubuntu, and bisoïty, invites a 

philosophical approach deeply rooted in the idea of relational justice. This conceptual 

framework leads us to explore how theories of justice and migration can be enriched by 

non-Western perspectives. Migration, far from being limited to simple geographical 

mobility, asserts itself as a universal dynamic of relationships. The three mobilized 

concepts, though distinct, converge toward a common vision: that of relational justice, 

founded on the recognition of interdependence and reciprocity. The challenge, therefore, 

is to renew the epistemological frameworks of migration studies in connection with 

justice. 

Keywords: Bisoïty, justice, Maât, migration, ubuntu. 

 

 

                                                           
 Université de Dschang, Cameroun 



 
 

 

 

Marlène Sokeng-Fomena FEMBA 

186 

 Éthiopiques | n°113 | 2e semestre 2024 | ISSN 0850-2005 | 185-196 

Le fait migratoire, phénomène complexe et multiforme, interroge 

les sociétés contemporaines sur les principes de justice, d'équité et 

d'humanité. À travers les âges, les migrations ont façonné les cultures et 

les civilisations, mais la manière dont elles sont perçues et gérées varie en 

fonction des contextes sociaux, politiques et philosophiques. II est 

question d'aborder cette problématique sous l'angle de concepts africains 

traditionnels, tels que la Maât, l'ubuntu et la bisoïté, lesquels nourrissent 

des visions du monde fondées sur l'harmonie, la solidarité et 

l'interdépendance. 

Le détour par l’Afrique est l’occasion de penser la migration 

comme un style de vie juste propre au muntu (Fabien Eboussi Boulaga, 

1977). La Maât, l’ubuntu et la bisoïté convergent vers une anthropologie 

de la co-hominité (Tshiamalenga Ntumba, 1989 : 518). Le négro-africain, en 

tant qu’être-avec, pour parler comme Tshiamalenga Ntumba, est 

ontologiquement prédisposé à l’ouverture. L’élan de solidarité se 

comprend chez lui en lien avec la nécessité pour la Vie de garder le 

principe de l’équilibre à travers la double harmonie sociale et cosmique.  

La Maât est « justesse, équilibre du monde, vérité, justice, 

rectitude, droiture, exactitude, solidarité, bienveillance (Yoporeka Sommet, 

2018 : 209) ». Elle est assez proche de l'ubuntu (Mungi Ngomane, 2019), 

concept bantu qui établit un lien entre la justice, l’existence humaine et 

l’idée de relation. La maxime fondamentale de l'ubuntu est la suivante :  

je suis car tu es. Les deux notions s’inscrivent dans la dynamique de 

valorisation de l'« être-en-relation » (Tshiamalenga Ntumba, op. cit.,: 519). 

Cet être en relation, c’est le Biso, être essentiellement relié qui trouve le 

sens de son existence dans le rapport à l’autre. Tshiamalenga Ntumba 

parle alors de bisoïté. 

Dans quelle mesure les concepts africains de Maât, d’ubuntu et de 

bisoïté permettraient-ils de repenser richement une épistémologie du fait 

migratoire en lien avec l’idée de justice ?  Dans un premier temps, nous 

analyserons le contexte épistémologique qui préside à la définition de la 

justice comme migration. Le deuxième moment de notre réflexion sera 

l’occasion de déblayer la bisoïté comme fondement d’une co-construction 



 

 

 

 
 

 

Épistémologie du fait migratoire et idée de justice à partir des concepts de maat, d'ubuntu et de bisoïte 

187 

 Éthiopiques | n°113 | 2e semestre 2024 | ISSN 0850-2005 | 185-196 

juste de l’Universel. Enfin, nous allons explorer la problématique 

tranfrontiériste à l’aune de la justice de la Maât et de celle de l'ubuntu.  

1. Le contexte épistémologique de la conception de la justice 

comme migration 

Dans son sens philosophique large, la migration dépasse les 

simples déplacements géographiques pour se hisser en principe universel 

structurant les dynamiques de l’être. La philosophie de Leibniz, 

notamment à travers son principe de continuité et d’harmonie universelle, 

offre une base épistémologique pour envisager la migration comme 

phénomène fondamental de l’existence, à la fois physique, métaphysique 

et sociale. Dans cette perspective, les concepts africains de Maât, de 

bisoïté et d'ubuntu convergent vers une justice relationnelle qui valorise 

l’interdépendance des individus, des communautés et de l’environnement. 

Cette première partie explore ainsi deux axes fondamentaux : d'une part, 

l’universalité du principe migratoire à partir des travaux des Stoïciens et 

de Leibniz, et d’autre part, la manière dont les traditions africaines 

enrichissent la conception de la justice comme relation. 

1.1- Le principe de la migration universelle  

Les stoïciens tels que Marc Aurèle et Sénèque ont joué un rôle 

important dans l’élaboration d’une philosophie de la cosmocitoyenneté. 

Penseurs de la cosmopolis, ils soutiennent que tous les êtres sont liés par 

leur appartenance au même cosmos. L’appartenance commune de 

l’humanité au cosmos autorise au sein de celui-ci un phénomène 

migratoire tel que l'homme soit vu comme un véritable citoyen du monde. 

La cosmocitoyenneté et l’harmonie universelle fécondent 

conceptuellement le principe de migration universelle. La pensée de 

Gottfried Wilhelm Leibniz, particulièrement à travers ses concepts de 

monade, d’harmonie préétablie et de continuité, offre un cadre philosophique 

pertinent pour comprendre la migration comme un phénomène universel. La 

migration universelle s'explique dans sa philosophie par le mouvement 

perpétuel du monde, celui-ci étant constitué de monades qui sont des entités 

dynamiques en interaction constante avec les autres. 



 
 

 

 

Marlène Sokeng-Fomena FEMBA 

188 

 Éthiopiques | n°113 | 2e semestre 2024 | ISSN 0850-2005 | 185-196 

Dans La Monadologie (Gottfried. Wilhelm Leibniz, [1840] 

(posthume), 1978), la matière exprime nécessairement ses désirs et 

sentiments par une unité immatérielle ou atome formel que Leibniz 

nomme « force vive ». Entendu comme un indivisible spirituel, la monade 

pousse la matière à l’action et au mouvement. Cette idée reflète la 

migration en tant que force essentielle de connexion et de transformation 

au double plan matériel et immatériel. Les implications de cette 

conception leibnizienne vont dans le sens de la valorisation de la 

métaphore du lien cosmique unissant tous les êtres et contribuant à la 

réalisation d’une justice fondée sur la relation et l’interdépendance. 

Le citoyen du monde « ignore toute limite (Michel Serres, 1992 : 

163.) », d'où cette affirmation de Michel Serres : « je me connecte donc je 

deviens universel (Michel Serres, 2008 : 191) ». Avec les moyens offerts 

par les nouvelles technologies, la connexion, grâce aux outils numériques, 

devient un mode d’aller et de venir à travers le monde. Le citoyen du 

monde se jette dans l’univers, à la découverte de l’infinité des mondes. 

De l’avis de Tshiamalenga Ntumba, la philosophie occidentale est 

incapable de trouver le liant qui assure la communication entre les êtres. 

C’est ce même problème qu’il adresse à Leibniz, philosophe du 

mouvement de l’être monadologique et non relationnel (Tshiamalenga 

Ntumba, op. cit.,: 519). Le philosophe africain estime que l’anthropologie 

occidentale n’est pas favorable à une philosophie des relations. L’Afrique 

se veut le terreau fertile de la rencontre des mondes : naturel et humain, 

physique et spirituel (Michel Serres, op. cit., : 46.). Ce phénomène de 

rencontre des mondes sera analysé grâce à la Maât, l'ubuntu et la bisoïté. 

1.2- La convergence de la Maât, de l'ubuntu et de la bisoïté vers la 

justice relationnelle 

La Maât, l'ubuntu et la bisoïté attirent l’attention sur la réalité d’un 

relationnisme vitaliste africain. Ces trois concepts proposent une 

alternative enrichissante aux approches individualistes des systèmes de 

justice. Cette affirmation de Nyom Emmanuel Soundjock-Soundjock 

donne un éclairage poignant à propos : 



 

 

 

 
 

 

Épistémologie du fait migratoire et idée de justice à partir des concepts de maat, d'ubuntu et de bisoïte 

189 

 Éthiopiques | n°113 | 2e semestre 2024 | ISSN 0850-2005 | 185-196 

Chez les Bantu la migration (…) a été intégrée comme principe de réflexion et 

d’action. (…) Tout ici se mesure au pas et au rythme de la marche et du 

déplacement, de la mise en relation dynamique de deux points, de deux espaces : 

l’espace du nord avec l’espace du sud, l’espace de l’est et l’espace de l’ouest, 

l’espace d’amont et l’espace d’aval du fleuve, l’espace d’au-delà et l’espace 

d’en deçà du fleuve, l’espace des temps ancestraux et l’espace des temps 

modernes, l’espace végétal et l’espace animal et/ou humain. Tout ici part de la 

migration et y revient comme à une référence essentielle et vivante (Nyom 

Soundjock-Soundjock, « Littérature orale et esthétiques migrations1 ». 

Dans les traditions négro-africaines, le sujet humain n’est pas un 

moi solipsiste. Il est, plus exactement, un « co-moi », c’est à dire un « co-

homme ». Dans Psychiatrie dynamique africaine (1977), Ibrahim Sow 

décrit les rattachements de l’homme négro-africain à trois niveaux. Il 

rappelle que l’imaginaire culturel de ce dernier allie structure 

anthropologique et cosmogonie. Pour le Négro-africain, en effet, l’univers 

est structuré par trois composantes : le « microcosmos », monde d’ « en 

bas » qui tombe sous les sens, le « mésocosmos », monde de l’imaginaire 

social structuré, et le « macrocosmos », dans lequel l’Être s’identifie au 

divin, au Verbe. Le triangle cosmogonique négro-africain présenté par 

Ibrahim Sow place l’Ancêtre au sommet, la famille bio-lignagère à 

l’extrémité gauche du côté et la communauté culturelle à l’autre extrémité. 

Il en ressort que la définition du négro-africain comme co-homme tient 

compte des liens à la fois verticaux et horizontaux. Ce dernier a l’expérience 

de plusieurs mondes et les relie par le moyen de ses rencontres. 

Un ensemble de liens assure un vitalisme dynamique de la société 

négro-africaine. Au sens traditionnel, la justice est chargée de veiller sur le 

respect de l’ordre immanent. « Etre-avec, pour l’homme, signifie qu’il ne 

domine et qu’il ne manipule ni les « hommes-avec-lui » ni la « nature » qui 

est également avec lui par manière de réciprocité (Tshiamalenga Ntumba, 

op.cit., : 519) ». L’être-avec africain est donc foncièrement anticartésien. Il 

entretient avec le monde et avec les siens un rapport d’amitié et de 

                                                           
1 Nyom Emmanuel Soundjock-Soundjock cité par Théophile Obenga (dir), Les peuples 

bantu. Migrations, expansion et identité culturelle, Paris, L’Harmattan, 1989, p. 388. 



 
 

 

 

Marlène Sokeng-Fomena FEMBA 

190 

 Éthiopiques | n°113 | 2e semestre 2024 | ISSN 0850-2005 | 185-196 

complémentarité. L’injustice devient alors toute action humaine dont la 

vocation est d’aller à l’encontre de l’harmonie sociale et cosmique. 

Dans son livre intitulé L’Égypte ancienne. Un système africain du 

monde, Yoporeka Somet établit un rapprochement entre Maât et ubuntu. Il 

écrit : « on ne peut s’empêcher ici de comparer la Maât à une valeur centrale 

de la culture africaine contemporaine, appelée ubuntu dans les langues 

bantu (210) ». Tout comme la Maât, l’ubuntu s’inscrit dans le sillage d’une 

philosophie du relationnisme existentiel africain. Pour Desmond Tutu : 

Le mot ubuntu est très difficile à traduire dans une langue occidentale. Il exprime 

le fait de se montrer humain. Lorsque nous voulons faire connaître tout le bien 

que nous pensons de quelqu’un, nous disons : « Yu ? u nobuntu », « un tel a de 

l’ubuntu » : ce qui signifie qu’il est tout à la fois généreux, accueillant, amical, 

humain, compatissant et prêt à partager ce qu’il possède. C’est aussi une façon de 

dire : « mon humanité est inextricablement liée à la vôtre » ou « nous appartenons 

au même faisceau de vie ». Nous avons un principe : « un être humain n’existe 

qu’en fonction des autres êtres humains (Desmond Mpilo Tutu, 2000 : 38-39. 

Ubuntu, de la langue xhosa, « je suis car tu es », renvoie à une 

philosophie originaire d’Afrique australe dont la sagesse consiste à définir 

un lien humain universel. « Qui que nous soyons, où que nous vivions, 

quelle que soit notre culture, ubuntu peut nous aider à coexister dans la 

paix et l’harmonie (Mungi Ngomane, op. cit.,: 24) ».  

De même, le concept de bisoïté définit la justice en lien avec 

l’analogie de la rencontre. La vie de l’Africain serait essentiellement 

migratoire parce qu’elle est une vie bâtie sur le mode des rencontres. « Les 

Africains n’ont pas une philosophie de l’« être » ; ils ont en revanche une 

philosophie de l’ « être-là », de l’ « être rencontrable », de l’ « être-en-

relation (Tshiamalenga Ntumba, op. cit.,: 519) ».  

2. La bisoïté comme fondement d'une co-construction juste de 

l'universel  

La bisoïté, chez Tschiamalenga Ntumba, fonde la co-hominité. En 

effet, la notion de bisoïté renvoie à une dynamique relationnelle et 

participative où l’être-ensemble (le biso) devient le fondement d’une 

justice universelle. Contrairement à des conceptions individualistes de 

l’universel, la référence au biso donne d’insister sur la co-construction, 



 

 

 

 
 

 

Épistémologie du fait migratoire et idée de justice à partir des concepts de maat, d'ubuntu et de bisoïte 

191 

 Éthiopiques | n°113 | 2e semestre 2024 | ISSN 0850-2005 | 185-196 

qui s’appuie sur des interactions humaines situées et ouvertes à l’altérité. 

Dans cette partie, nous analyserons d’abord le biso comme modèle de 

l’universel situé, avant de mettre en lumière les défis et les opportunités 

que présente l’épreuve de la rencontre interterritoriale dans la réalisation 

de cette justice universelle. 

2.1. Biso : un universel situé  

Biso est une expression lingala traduite par « nous » en français. 

Biso renseigne sur l’essence conjonctive, voire collective, de l’identité 

humaine. Le bisoïsme traduit alors le refus radical de l’individualisme 

occidental. Premièrement, la co-hominité s’inscrit en faux contre 

l’anthropologie solipsiste et affirme la primauté de la socialité sur 

l’individualité. Deuxièmement, la co-hominité conçoit l’universel comme 

une co-construction qui résulte de la rencontre. 

La socialité (bisoïté) humaine est première par rapport à la philosophie du 

Bellum omnium contra omnes. Ce qui est premier, ce n’est ni l’individu ni 

l’individualisme. Ce qui est premier, c’est le « nous », le tetu, le biso (…). À la 

différence de l’intersubjectivité qui fait penser à une relation entre deux 

subjectivités solipsistes, la bisoité, la tetuité, rend compte d’une situation de 

communication originaire où le « nous » précède le « je-tu » (Tshiamalenga 

NTumba, op. cit., p. 517). 

La situation originaire de communication au cœur de 

l’anthropologie de la co-hominité remet en question la volonté de 

puissance du sujet individuel. Dans la philosophie occidentale dominante, 

la justice présuppose en amont une situation conflictuelle. C'est ce que 

voulait traduire Thomas Hobbes en présentant l’homme comme un loup, 

c’est à dire un ennemi, pour son semblable. La justice de la co-hominité 

se distingue donc de celle fondée sur l’intersubjectivité conflictuelle. Par 

ailleurs, la bisoïté invite à repenser l’universalité non comme abstraction 

homogène, mais comme cohabitation pluraliste et dynamique. C’est une 

universalité vécue et co-construite à travers l’interaction humaine et la 

reconnaissance mutuelle des différences d’un peuple à un autre. 

En lieu et place de la communication dialogique, le biso valorise 

une situation de communication où le « nous » est premier. Du point de 

vue de l’anthropologie, le « nous » renvoie à un peuple auto constitué.  



 
 

 

 

Marlène Sokeng-Fomena FEMBA 

192 

 Éthiopiques | n°113 | 2e semestre 2024 | ISSN 0850-2005 | 185-196 

Dans ce cadre, la justice ne s’impose ni à partir d’un supposé haut, 

ni de manière unilatérale. Si le biso offre une base ontologique pour 

concevoir une universalité relationnelle, sa mise en œuvre nécessite de 

s’inscrire dans un cadre élargi où différentes cultures, territoires et visions 

du monde interagissent. C’est dans l’épreuve de la rencontre 

interterritoriale, espace de tensions mais aussi d’opportunités, que la 

bisoïté révèle sa pertinence comme principe de médiation. Cette 

rencontre, loin d’être un simple dialogue, constitue un processus 

dynamique et souvent exigeant, où l’universel ne se conçoit plus a priori. 

2.2. L’épreuve de la rencontre interterritoriale 

La co-construction d’une justice universelle ne peut se concevoir 

sans le défi de la rencontre des territoires, des cultures et des identités 

parfois divergentes. Cette rencontre, qui va au-delà d’un simple échange 

ou dialogue, implique une confrontation des valeurs, des visions du 

monde et des pratiques. Elle exige une ouverture à l’altérité, une 

disposition à écouter l’autre dans ses spécificités. C’est une épreuve au 

sens philosophique, où chaque territoire doit réévaluer ses propres cadres 

pour s’inscrire dans une dynamique commune. 

Ainsi, l’interterritorialité devient un espace de tension féconde 

dans lequel la bisoïté agit comme un principe de médiation capable de 

rendre justice à la pluralité sans sombrer dans le relativisme. La portée du 

« nous » est prioritaire dans la philosophie de la bisoïté, d’autant plus qu’il 

permet d’articuler la question de la justice migratoire en rapport avec 

l’idée d’un frontiérisme justifié par l’idée de nation. 

Il y a lieu de rappeler que la problématique du transnationalisme 

et du transfrontiérisme a été mise en relation avec la thématique de la 

migration dans les travaux de Valentin Yves Mudimbe (1999) et Sabine 

Engel. Ces derniers considèrent la « diaspora » comme une communauté 

transnationale qui autorise à admettre le phénomène des nations à 

l’intérieur des nations. Kwame Antony Appiah (1997 : 617-639) parle, en 

ce sens, de patriotes cosmopolites définis à partir de la double 

appartenance ou de l’appartenance multiple. 



 

 

 

 
 

 

Épistémologie du fait migratoire et idée de justice à partir des concepts de maat, d'ubuntu et de bisoïte 

193 

 Éthiopiques | n°113 | 2e semestre 2024 | ISSN 0850-2005 | 185-196 

Régis Débray pense la frontière comme valeur, au point d’en 

proposer un éloge en 2013, dans son livre intitulé Eloge des frontières. Le 

mot frontière tire justement son étymologie de la notion de « front ». Il 

s’agit d’une zone de tension où s’affirment les positions. Au plan géo-

politique, la frontière désigne un lieu de rencontre des pouvoirs et 

d’affirmation des résistances. Du point de vue de la géographie physique, 

la frontière c’est le lieu de la faille où s’affrontent deux plaques 

tectoniques. On comprend donc que la question de la justice migratoire ne 

pourrait se poser en dehors de la problématique des territoires et de leurs 

frontières. 

3. La problématique transfrontiériste à l’aune de la maât et de l'ubuntu  

La problématique transfrontiériste, en tant qu’enjeu mondial 

contemporain, interroge les rapports entre les frontières, qu’elles soient 

géopolitiques, culturelles ou sociales, et les notions de justice, d’humanité 

et de solidarité. En revisitant cette question à l’aune des principes de Maât 

et d’ubuntu, nous pouvons comprendre que les frontières ne sont pas 

seulement des lignes physiques ou politiques, mais des constructions 

sociales et symboliques qui façonnent nos rapports aux autres. Dans cette 

partie, nous examinerons la problématique transfrontiériste sous deux 

angles complémentaires : d’abord, à travers le prisme de la Maât et son 

exigence de vérité, d’ordre et de balance universelle, puis à travers les 

valeurs communautaires portées par l’ubuntu, qui appellent à une justice 

relationnelle capable de traverser et de redéfinir les frontières. 

3.1. La Maât : une exigence de justice transfrontière 

La Maât, concept central dans la philosophie égyptienne antique, 

désigne un principe de vérité, d’ordre et de justice cosmique. Elle incarne 

l’idéal d’une balance universelle, où l’équité et la vérité sont appliquées 

non seulement au sein des sociétés, mais également entre elles. 

Avec la Maât, l’idée d’une justice transfrontière devient une 

nécessité morale : un impératif d’harmonie universelle et de réciprocité 

reliant les êtres humains au-delà des séparations physiques ou politiques. 

Dans cette perspective, la Maât inciterait à repenser les systèmes 



 
 

 

 

Marlène Sokeng-Fomena FEMBA 

194 

 Éthiopiques | n°113 | 2e semestre 2024 | ISSN 0850-2005 | 185-196 

juridiques et politiques actuels en termes d’interconnexion et de respect 

des principes universels de justice. 

Dans un sens assez proche de celui de la Maât, Michel Serres 

reprend à son compte le concept de « citoyen du monde (Michel Serres, 

2008 : 6.) » et l’approfondit à la lumière des récentes découvertes en 

paléontologie. De l’avis de ce philosophe du Contrat naturel, l’homme 

peut certes appartenir à un continent, à un pays, à une région ou à une 

tribu, mais son identité est d’abord liée à la nature. Le « citoyen du 

monde » est dans la passe entre deux mondes, à la bordure des espaces 

hétérogènes, et plus précisément, dans l’univers. 

La citoyenneté mondiale signe la « fin des appartenances ». « Il 

n’y a plus Nord, Sud, Orient ni Occident, riche ni misérable (Michel 

Serres, ibid., : 229-230) ». Comme le disent aussi Anne Brigitte Kern et 

Edgar Morin, « la Terre est le berceau de la vie (Edgar Morin, Anne 

Brigitte Kern : 1993 : 55.) », et l’Afrique, le berceau de l’humanité. 

En trouvant un double fondement cosmologiste et social à la 

justice en tant qu'harmonie universelle, la Maât demeure porteuse d’une 

philosophie cosmocitoyenne, et à la différence de l'ubuntu, plus apte à 

féconder une perspective transactionnelle de la justice migratoire.  

3.2. L'ubuntu dans une perspective transactionnelle de la justice migratoire 

Dans un contexte de justice migratoire, la notion de transaction fait 

référence à des échanges, des interactions et des compromis entre 

différentes parties prenantes, qu’elles soient les migrants eux-mêmes, les 

pays d'accueil ou les institutions internationales. La justice migratoire, vue 

sous cet angle, n’est pas simplement une question de droits et de devoirs 

statiques, mais un processus dynamique où les acteurs sont appelés à 

négocier et à reconfigurer continuellement les termes de la relation 

migratoire, en tenant compte des besoins, des souffrances et des 

potentialités de chacun. 

L'ubuntu, à travers son insistance sur la solidarité offre des 

ressources théoriques pour penser cette justice migratoire comme un 

processus transactionnel fondé sur des principes d’humanité et de 

réciprocité, sur le respect des droits individuels, mais aussi l’observation 



 

 

 

 
 

 

Épistémologie du fait migratoire et idée de justice à partir des concepts de maat, d'ubuntu et de bisoïte 

195 

 Éthiopiques | n°113 | 2e semestre 2024 | ISSN 0850-2005 | 185-196 

des responsabilités collectives envers l'autre. L’ubuntu, qui se résume par 

l’adage « je suis parce que tu es », repose sur l’idée que l’individu ne se 

définit que par rapport à sa relation avec les autres. Dans le cadre de la 

justice migratoire, cela implique une vision selon laquelle chaque migrant, 

quel que soit son statut ou son origine, est avant tout un membre de 

l’humanité, et qu’il mérite d’être accueilli et traité avec dignité. D’un point 

de vue transactionnel, l’ubuntu propose une approche qui va au-delà de 

l’assistance ou de l’intégration unilatérale. Ici, les migrations sont perçues 

comme une interaction réciproque, où les migrants ne sont pas seulement 

vus comme des bénéficiaires de l’hospitalité, mais comme des agents 

contribuant à une co-construction d’une communauté mondiale.  

Conclusion  

La perspective de cet article, à la croisée de la philosophie du droit 

et de l’épistémologie du fait migratoire, appelle à une redéfinition des 

politiques migratoires et des discours sur la justice mondiale, en intégrant 

les traditions africaines comme des contributions majeures à une réflexion 

globale. La question fondamentale a été de comprendre dans quelle 

mesure les concepts africains de Maât, d’ubuntu et de bisoïté 

permettraient de repenser richement une épistémologie du fait migratoire 

en lien avec l’idée de justice. Ces concepts, ancrés dans les traditions 

africaines, offrent une vision de la migration comme expression de 

l'humanité partagée, dans laquelle chaque individu a un rôle à jouer dans 

le maintien de l'équilibre et de l'harmonie collective. 

Si l’idée de Maât nous rappelle que la justice est avant tout une 

question d’équilibre et d’harmonie, non seulement entre les individus 

mais aussi avec l’environnement, l''ubuntu, quant à lui, réaffirme la 

nécessité de reconnaître l’humanité en l'autre, surtout, par exemple, dans 

les contextes de déplacement forcé, où les migrants sont trop souvent 

déshumanisés. Enfin, le concept de bisoïté, devrait pouvoir aider à 

refondre les politiques migratoires en mettant l’accent, non seulement sur 

la portée d’un « nous » collectif et civilisationnel, mais aussi sur une 

dialectique stratégique de l’ouverture et de la fermeture. 



 
 

 

 

Marlène Sokeng-Fomena FEMBA 

196 

 Éthiopiques | n°113 | 2e semestre 2024 | ISSN 0850-2005 | 185-196 

Bibliographie 

APPIAH, Kwame Antony, « Cosmopolitan patriots », critical Inquiry 

(Front Line/Borders), vol 23, n° 3, 1997, pp. 617-639. 

BOULAGA, Fabien Eboussi, La crise du muntu, Authenticité africaine et 

philosophie, Paris, Présence africaine, 1977. 

DEBRAY, Régis, Éloge des frontières, Paris, Folio, 2013. 

LEIBNIZ, Gottfried Wilhelm, La Monadologie, édition annotée par E. 

Boutroux, Paris, Delagrave, [1840] (posthume), 1978. 

MORIN, Edgar et KERN, Anne Brigitte, Terre-Patrie, Paris, Seuil, 1993. 

MUDIMBE, Valentin Yves et ENGEL, Sabine, « Diasporas and 

immigration », South Atlantic Quarterly, vol. 98, 1, 1999.  

NGOMANE, Mungi, Ubuntu : je suis car tu es. Leçon de sagesse 

africaine, Paris : Harper Collins, 2019. 

NTUMBA, Tshiamalenga, « Philosopher en et à partir des langues et 

problématiques africaines. Les leçons de la révolution linguistique et 

pragmatique, in Théophile Obenga (dir), Les peuples Bantu, migrations, 

expansions et identité culturelle, tome 2, Paris, L’Harmattan, 1989. 

OBENGA, Théophile, Les peuples bantu. Migrations, expansion et 

identité culturelle, Paris, L’Harmattan, 1989. 

SERRES, Michel, Le Contrat Naturel, Paris, François Bourin, 1990. 

- Éclaircissements. Entretiens avec Bruno Latour, Paris, François, Bourin, 1992. 

- Rameaux, Paris, Le Pommier, 2008 

- La Guerre mondiale, Paris, Le pommier, 2008 

SOMET, Yoporeka, L’Égypte ancienne. Un système africain du monde, 

Paris, Teham Éditions 2018.  

SOW, Ibrahim, Psychiatrie dynamique africaine, Paris, Payot, 1977. 

TUTU, Desmond Mpilo, Il n’y a pas d’avenir sans pardon, Paris, Albin 

Michel, 2000. 

 

 


