Ethiopiques n° 113.
Littérature, philosophie, sociologie, anthropologie et art.
2e semestre 2024.

EPISTEMOLOGIE DU FAIT MIGRATOIRE ET IDEE DE JUSTICE A
PARTIR DES CONCEPTS DE MAAT, D'UBUNTU ET DE BISOITE

Par Marléne Sokeng-Fomena FEMBA*

Résumé :

Le fait migratoire, compris a travers les concepts de Maat, d'ubuntu et de bisoité, invite
a une approche philosophique profondément ancrée dans I'idée de justice relationnelle.
Ce cadre conceptuel nous amene a examiner comment les théories de la justice et des
migrations peuvent s’enrichir des perspectives non occidentales. La migration, loin de se
limiter & une simple mobilité géographique, s'impose comme une dynamique universelle
de relations. Les trois concepts mobilisés, bien que distincts, convergent vers une vision
commune : celle d'une justice relationnelle, fondée sur la reconnaissance de
l'interdépendance et la réciprocité. L’enjeu est alors de renouveler les cadres
épistémologiques des études migratoires en lien avec la justice.

Mots clés : Bisoité, justice, Maat, migrations, ubuntu.

Abstract :

Migration, understood through the concepts of Maat, ubuntu, and bisoity, invites a
philosophical approach deeply rooted in the idea of relational justice. This conceptual
framework leads us to explore how theories of justice and migration can be enriched by
non-Western perspectives. Migration, far from being limited to simple geographical
mobility, asserts itself as a universal dynamic of relationships. The three mobilized
concepts, though distinct, converge toward a common vision: that of relational justice,
founded on the recognition of interdependence and reciprocity. The challenge, therefore,
is to renew the epistemological frameworks of migration studies in connection with
justice.

Keywords: Bisoity, justice, Maat, migration, ubuntu.

* Université de Dschang, Cameroun



Marléne Sokeng-Fomena FEMBA

Le fait migratoire, phénomene complexe et multiforme, interroge
les sociétés contemporaines sur les principes de justice, d'équité et
d'humanité. A travers les ages, les migrations ont fagonné les cultures et
les civilisations, mais la maniére dont elles sont percues et gérées varie en
fonction des contextes sociaux, politiques et philosophiques. Il est
question d'aborder cette problématique sous I'angle de concepts africains
traditionnels, tels que la Maat, I'ubuntu et la bisoité, lesquels nourrissent
des visions du monde fondées sur [I'harmonie, la solidarité et
I'interdépendance.

Le détour par I’Afrique est I’occasion de penser la migration
comme un style de vie juste propre au muntu (Fabien Eboussi Boulaga,
1977). La Maaét, 1’ubuntu et la bisoité convergent vers une anthropologie
de la co-hominité (Tshiamalenga Ntumba, 1989 : 518). Le négro-africain, en
tant qu’étre-avec, pour parler comme Tshiamalenga Ntumba, est
ontologiquement prédispos¢é a I’ouverture. L’¢lan de solidarité se
comprend chez lui en lien avec la nécessité pour la Vie de garder le
principe de I’équilibre a travers la double harmonie sociale et cosmique.

La Maat est «justesse, équilibre du monde, Vérité, justice,
rectitude, droiture, exactitude, solidarité, bienveillance (Yoporeka Sommet,
2018 : 209) ». Elle est assez proche de I'ubuntu (Mungi Ngomane, 2019),
concept bantu qui établit un lien entre la justice, 1’existence humaine et
I’idée de relation. La maxime fondamentale de 1'ubuntu est la suivante :
je suis car tu es. Les deux notions s’inscrivent dans la dynamique de
valorisation de I'« étre-en-relation » (Tshiamalenga Ntumba, op. cit.,: 519).
Cet étre en relation, c’est le Biso, étre essentiellement relié qui trouve le
sens de son existence dans le rapport a 1’autre. Tshiamalenga Ntumba
parle alors de bisoite.

Dans quelle mesure les concepts africains de Maét, d’ubuntu et de
bisoité permettraient-ils de repenser richement une épistémologie du fait
migratoire en lien avec I’idée de justice ? Dans un premier temps, nous
analyserons le contexte épistémologique qui préside a la définition de la
justice comme migration. Le deuxieme moment de notre réflexion sera
I’occasion de déblayer la bisoité comme fondement d’une co-construction

186
Ethiopiques | n°113 | 2e semestre 2024 | ISSN 0850-2005 | 185-196



Epistémologie du fait migratoire et idée de justice a partir des concepts de maat, d'ubuntu et de bisoite

juste de I’Universel. Enfin, nous allons explorer la problématique
tranfrontiériste a I’aune de la justice de la Maat et de celle de I'ubuntu.

1. Le contexte épistémologique de la conception de la justice
comme migration

Dans son sens philosophique large, la migration dépasse les
simples déplacements géographiques pour se hisser en principe universel
structurant les dynamiques de 1’étre. La philosophie de Leibniz,
notamment a travers son principe de continuité et d’harmonie universelle,
offre une base épistémologique pour envisager la migration comme
phénomene fondamental de I’existence, a la fois physique, métaphysique
et sociale. Dans cette perspective, les concepts africains de Maat, de
bisoité et d'ubuntu convergent vers une justice relationnelle qui valorise
I’interdépendance des individus, des communautés et de I’environnement.
Cette premiére partie explore ainsi deux axes fondamentaux : d'une part,
’universalité du principe migratoire a partir des travaux des Stoiciens et
de Leibniz, et d’autre part, la maniere dont les traditions africaines
enrichissent la conception de la justice comme relation.

1.1- Le principe de la migration universelle

Les stoiciens tels que Marc Aurele et Séneque ont joué un role
important dans 1’¢élaboration d’une philosophie de la cosmocitoyenneté.
Penseurs de la cosmopolis, ils soutiennent que tous les étres sont liés par
leur appartenance au meéme cosmos. L’appartenance commune de
I’humanité au cosmos autorise au sein de celui-ci un phénomene
migratoire tel que I'homme soit vu comme un véritable citoyen du monde.

La cosmocitoyennet¢ et [’harmonie universelle fécondent
conceptuellement le principe de migration universelle. La pensée de
Gottfried Wilhelm Leibniz, particulierement a travers ses concepts de
monade, d’harmonie préétablie et de continuité, offre un cadre philosophique
pertinent pour comprendre la migration comme un phénomene universel. La
migration universelle s'explique dans sa philosophie par le mouvement
perpétuel du monde, celui-ci étant constitué de monades qui sont des entités
dynamiques en interaction constante avec les autres.

187
Ethiopiques | n°113 | 2e semestre 2024 | ISSN 0850-2005 | 185-196



Marléne Sokeng-Fomena FEMBA

Dans La Monadologie (Gottfried. Wilhelm Leibniz, [1840]
(posthume), 1978), la matiere exprime nécessairement ses désirs et
sentiments par une unité immatérielle ou atome formel que Leibniz
nomme « force vive ». Entendu comme un indivisible spirituel, la monade
pousse la matiére a I’action et au mouvement. Cette idée reflete la
migration en tant que force essentielle de connexion et de transformation
au double plan matériel et immatériel. Les implications de cette
conception leibnizienne vont dans le sens de la valorisation de la
métaphore du lien cosmique unissant tous les étres et contribuant a la
réalisation d’une justice fondée sur la relation et I’interdépendance.

Le citoyen du monde « ignore toute limite (Michel Serres, 1992 :
163.) », d'ou cette affirmation de Michel Serres : « je me connecte donc je
deviens universel (Michel Serres, 2008 : 191) ». Avec les moyens offerts
par les nouvelles technologies, la connexion, grace aux outils numériques,
devient un mode d’aller et de venir a travers le monde. Le citoyen du
monde se jette dans I'univers, a la découverte de I’infinité des mondes.

De I’avis de Tshiamalenga Ntumba, la philosophie occidentale est
incapable de trouver le liant qui assure la communication entre les étres.
C’est ce méme probleme qu’il adresse a Leibniz, philosophe du
mouvement de 1’étre monadologique et non relationnel (Tshiamalenga
Ntumba, op. cit.,: 519). Le philosophe africain estime que 1’anthropologie
occidentale n’est pas favorable a une philosophie des relations. L’ Afrique
se veut le terreau fertile de la rencontre des mondes : naturel et humain,
physique et spirituel (Michel Serres, op. cit., : 46.). Ce phénomene de
rencontre des mondes sera analysé grace a la Maat, I'ubuntu et la bisoite.

1.2- La convergence de la Maét, de I'ubuntu et de la bisoité vers la
justice relationnelle

La Maat, I'ubuntu et la bisoité attirent 1’attention sur la réalité d’un
relationnisme vitaliste africain. Ces trois concepts proposent une
alternative enrichissante aux approches individualistes des systemes de
justice. Cette affirmation de Nyom Emmanuel Soundjock-Soundjock
donne un éclairage poignant a propos :

188
Ethiopiques | n°113 | 2e semestre 2024 | ISSN 0850-2005 | 185-196



Epistémologie du fait migratoire et idée de justice a partir des concepts de maat, d'ubuntu et de bisoite

Chez les Bantu la migration (...) a été intégrée comme principe de réflexion et

d’action. (...) Tout ici se mesure au pas et au rythme de la marche et du

déplacement, de la mise en relation dynamique de deux points, de deux espaces :

I’espace du nord avec ’espace du sud, I’espace de I’est et ’espace de 1’ouest,

I’espace d’amont et 1’espace d’aval du fleuve, I’espace d’au-dela et 1’espace

d’en deca du fleuve, ’espace des temps ancestraux et 1’espace des temps

modernes, I’espace végétal et I’espace animal et/ou humain. Tout ici part de la
migration et y revient comme a une référence essentielle et vivante (Nyom

Soundjock-Soundjock, « Littérature orale et esthétiques migrations® ».

Dans les traditions négro-africaines, le sujet humain n’est pas un
moi solipsiste. 1l est, plus exactement, un « co-moi », c’est a dire un « Cco-
homme ». Dans Psychiatrie dynamique africaine (1977), lbrahim Sow
décrit les rattachements de I’homme négro-africain a trois niveaux. Il
rappelle que I'imaginaire culturel de ce dernier allie structure
anthropologique et cosmogonie. Pour le Négro-africain, en effet, I’univers
est structuré par trois composantes : le « microcosmos », monde d’ « en
bas » qui tombe sous les sens, le « mésocosmos », monde de I’imaginaire
social structuré, et le « macrocosmos », dans lequel I’Etre s’identifie au
divin, au Verbe. Le triangle cosmogonique négro-africain présenté par
Ibrahim Sow place I’Ancétre au sommet, la famille bio-lignagére a
I’extrémité gauche du coté et la communauté culturelle a ’autre extrémité.
Il en ressort que la définition du négro-africain comme co-homme tient
compte des liens a la fois verticaux et horizontaux. Ce dernier a I’expérience
de plusieurs mondes et les relie par le moyen de ses rencontres.

Un ensemble de liens assure un vitalisme dynamique de la société
négro-africaine. Au sens traditionnel, la justice est chargée de veiller sur le
respect de I’ordre immanent. « Etre-avec, pour ’homme, signifie qu’il ne
domine et qu’il ne manipule ni les « hommes-avec-lui » ni la « nature » qui
est également avec lui par maniére de réciprocité (Tshiamalenga Ntumba,
op.cit., : 519) ». L’étre-avec africain est donc fonciérement anticartésien. Il
entretient avec le monde et avec les siens un rapport d’amiti¢ et de

! Nyom Emmanuel Soundjock-Soundjock cité par Théophile Obenga (dir), Les peuples
bantu. Migrations, expansion et identité culturelle, Paris, L’Harmattan, 1989, p. 388.

189
Ethiopiques | n°113 | 2e semestre 2024 | ISSN 0850-2005 | 185-196



Marléne Sokeng-Fomena FEMBA

complémentarité. L’injustice devient alors toute action humaine dont la
vocation est d’aller a I’encontre de I’harmonie sociale et cosmique.

Dans son livre intitulé L Egypte ancienne. Un systéme afvicain du
monde, Yoporeka Somet établit un rapprochement entre Maat et ubuntu. Il
écrit : « on ne peut s’empécher ici de comparer la Maat a une valeur centrale
de la culture africaine contemporaine, appelée ubuntu dans les langues
bantu (210) ». Tout comme la Maét, 1’ubuntu s’inscrit dans le sillage d une
philosophie du relationnisme existentiel africain. Pour Desmond Tutu :

Le mot ubuntu est trés difficile a traduire dans une langue occidentale. 1l exprime

le fait de se montrer humain. Lorsque nous voulons faire connaitre tout le bien

que nous pensons de quelqu’un, nous disons : « YU ? u nobuntu », « un tel a de

I’'ubuntu » : ce qui signifie qu’il est tout a la fois généreux, accueillant, amical,

humain, compatissant et prét a partager ce qu’il posséde. C’est aussi une fagon de

dire : « mon humanité est inextricablement liée a la votre » ou « nous appartenons
au méme faisceau de vie ». Nous avons un principe : « un étre humain n’existe

qu’en fonction des autres étres humains (Desmond Mpilo Tutu, 2000 : 38-39.

Ubuntu, de la langue xhosa, « je suis car tu es », renvoie a une
philosophie originaire d’ Afrique australe dont la sagesse consiste a définir
un lien humain universel. « Qui que nous soyons, ou que Nous Vivions,
quelle que soit notre culture, ubuntu peut nous aider a coexister dans la
paix et I’harmonie (Mungi Ngomane, op. Cit.,: 24) ».

De méme, le concept de bisoité définit la justice en lien avec
I’analogie de la rencontre. La vie de I’Africain serait essentiellement
migratoire parce qu’elle est une vie batie sur le mode des rencontres. « Les
Africains n’ont pas une philosophie de 1’« étre » ; ils ont en revanche une
philosophie de 1’ « étre-la », de 1’ « étre rencontrable », de 1’ « étre-en-
relation (Tshiamalenga Ntumba, op. cit.,: 519) ».

2. La bisoité comme fondement d'une co-construction juste de
I'universel

La bisoité, chez Tschiamalenga Ntumba, fonde la co-hominité. En
effet, la notion de bisoité renvoie a une dynamique relationnelle et
participative ou 1’étre-ensemble (le biso) devient le fondement d’une
justice universelle. Contrairement a des conceptions individualistes de
I’universel, la référence au biso donne d’insister sur la co-construction,

190
Ethiopiques | n°113 | 2e semestre 2024 | ISSN 0850-2005 | 185-196



Epistémologie du fait migratoire et idée de justice a partir des concepts de maat, d'ubuntu et de bisoite

qui s’appuie sur des interactions humaines Situées et ouvertes a 1’altérité.
Dans cette partie, nous analyserons d’abord le biso comme modele de
I’universel situé, avant de mettre en lumiere les défis et les opportunités
que présente I’épreuve de la rencontre interterritoriale dans la réalisation
de cette justice universelle.

2.1. Biso : un universel situé

Biso est une expression lingala traduite par « nous » en frangais.
Biso renseigne sur I’essence conjonctive, voire collective, de ’identité
humaine. Le bisoisme traduit alors le refus radical de I’individualisme
occidental. Premiérement, la co-hominité s’inscrit en faux contre
I’anthropologie solipsiste et affirme la primauté de la socialité sur
I’individualité. Deuxiémement, la co-hominité congoit I’'universel comme
une co-construction qui résulte de la rencontre.

La socialité (bisoité) humaine est premiére par rapport & la philosophie du

Bellum omnium contra omnes. Ce qui est premier, ce n’est ni 1’individu ni

I’individualisme. Ce qui est premier, c’est le « nous », le tetu, le biso (...). A la

différence de l’intersubjectivité qui fait penser & une relation entre deux

subjectivités solipsistes, la bisoité, la tetuité, rend compte d’une situation de
communication originaire ou le « nous » précéde le « je-tu » (Tshiamalenga

NTumba, op. cit., p. 517).

La situation originaire de communication au coeur de
I’anthropologie de la co-hominité remet en question la volonté de
puissance du sujet individuel. Dans la philosophie occidentale dominante,
la justice présuppose en amont une situation conflictuelle. C'est ce que
voulait traduire Thomas Hobbes en présentant ’homme comme un loup,
c¢’est a dire un ennemi, pour son semblable. La justice de la co-hominité
se distingue donc de celle fondée sur I’intersubjectivité conflictuelle. Par
ailleurs, la bisoité invite a repenser 1’universalité non comme abstraction
homogene, mais comme cohabitation pluraliste et dynamique. C’est une
universalité vécue et co-construite a travers I’interaction humaine et la
reconnaissance mutuelle des différences d’un peuple a un autre.

En lieu et place de la communication dialogique, le biso valorise
une situation de communication ou le « nous » est premier. Du point de
vue de I’anthropologie, le « nous » renvoie a un peuple auto constitué.

191
Ethiopiques | n°113 | 2e semestre 2024 | ISSN 0850-2005 | 185-196



Marléne Sokeng-Fomena FEMBA

Dans ce cadre, la justice ne s’impose ni a partir d’un supposé haut,
ni de maniére unilatérale. Si le biso offre une base ontologique pour
concevoir une universalité relationnelle, sa mise en ceuvre nécessite de
s’inscrire dans un cadre ¢élargi ou différentes cultures, territoires et visions
du monde interagissent. C’est dans I’épreuve de la rencontre
interterritoriale, espace de tensions mais aussi d’opportunités, que la
bisoité révele sa pertinence comme principe de médiation. Cette
rencontre, loin d’étre un simple dialogue, constitue un processus
dynamique et souvent exigeant, ou I’'universel ne se congoit plus a priori.

2.2. L’épreuve de la rencontre interterritoriale

La co-construction d’une justice universelle ne peut se concevoir
sans le défi de la rencontre des territoires, des cultures et des identités
parfois divergentes. Cette rencontre, qui va au-dela d’un simple échange
ou dialogue, implique une confrontation des valeurs, des visions du
monde et des pratiques. Elle exige une ouverture a [altérité, une
disposition a écouter 1’autre dans ses spécificités. C’est une €preuve au
sens philosophique, ou chaque territoire doit réévaluer ses propres cadres
pour s’inscrire dans une dynamique commune.

Ainsi, I’interterritorialité devient un espace de tension féconde
dans lequel la bisoité agit comme un principe de médiation capable de
rendre justice a la pluralité sans sombrer dans le relativisme. La portée du
«nous » est prioritaire dans la philosophie de la bisoité, d’autant plus qu’il
permet d’articuler la question de la justice migratoire en rapport avec
I’idée d’un frontiérisme justifié par I’idée de nation.

Il'y a lieu de rappeler que la problématique du transnationalisme
et du transfrontiérisme a été mise en relation avec la thématique de la
migration dans les travaux de Valentin Yves Mudimbe (1999) et Sabine
Engel. Ces derniers considerent la « diaspora » comme une communauté
transnationale qui autorise a admettre le phénomeéne des nations a
I’intérieur des nations. Kwame Antony Appiah (1997 : 617-639) parle, en
ce sens, de patriotes cosmopolites définis a partir de la double
appartenance ou de I’appartenance multiple.

192
Ethiopiques | n°113 | 2e semestre 2024 | ISSN 0850-2005 | 185-196



Epistémologie du fait migratoire et idée de justice a partir des concepts de maat, d'ubuntu et de bisoite

Régis Débray pense la frontiere comme valeur, au point d’en
proposer un éloge en 2013, dans son livre intitulé Eloge des frontiéres. Le
mot frontiere tire justement son étymologie de la notion de « front ». Il
s’agit d’une zone de tension ou s’affirment les positions. Au plan géo-
politique, la frontiére désigne un lieu de rencontre des pouvoirs et
d’affirmation des résistances. Du point de vue de la géographie physique,
la frontiere c’est le lieu de la faille ou s’affrontent deux plaques
tectoniques. On comprend donc que la question de la justice migratoire ne
pourrait se poser en dehors de la problématique des territoires et de leurs
frontiéres.

3. La problématique transfrontiériste a I’aune de la maat et de I'ubuntu

La problématique transfrontiériste, en tant qu’enjeu mondial
contemporain, interroge les rapports entre les frontieres, qu’elles soient
géopolitiques, culturelles ou sociales, et les notions de justice, d’humanité
et de solidarité. En revisitant cette question a I’aune des principes de Maét
et d’ubuntu, nous pouvons comprendre que les frontiéres ne sont pas
seulement des lignes physiques ou politiques, mais des constructions
sociales et symboliques qui fagonnent nos rapports aux autres. Dans cette
partie, nous examinerons la problématique transfrontiériste sous deux
angles complémentaires : d’abord, a travers le prisme de la Maét et son
exigence de vérité, d’ordre et de balance universelle, puis a travers les
valeurs communautaires portées par 1’ubuntu, qui appellent a une justice
relationnelle capable de traverser et de redéfinir les frontieres.

3.1. La Maaét : une exigence de justice transfrontiére

La Maat, concept central dans la philosophie égyptienne antique,
désigne un principe de vérité, d’ordre et de justice cosmique. Elle incarne
I’1déal d’une balance universelle, ou I’équité et la vérité sont appliquées
non seulement au sein des sociétés, mais également entre elles.

Avec la Maét, I’idée d’une justice transfrontiére devient une
nécessité morale : un impératif d’harmonie universelle et de réciprocité
reliant les étres humains au-dela des séparations physiques ou politiques.
Dans cette perspective, la Maat inciterait a repenser les systemes

193
Ethiopiques | n°113 | 2e semestre 2024 | ISSN 0850-2005 | 185-196



Marléne Sokeng-Fomena FEMBA

juridiques et politiques actuels en termes d’interconnexion et de respect
des principes universels de justice.

Dans un sens assez proche de celui de la Maat, Michel Serres
reprend a son compte le concept de « citoyen du monde (Michel Serres,
2008 : 6.) » et I’approfondit a la lumiére des récentes découvertes en
paléontologie. De ’avis de ce philosophe du Contrat naturel, ’homme
peut certes appartenir a un continent, a un pays, a une région ou a une
tribu, mais son identité est d’abord liée a la nature. Le «citoyen du
monde » est dans la passe entre deux mondes, a la bordure des espaces
hétérogenes, et plus précisément, dans I'univers.

La citoyenneté mondiale signe la « fin des appartenances ». « Il
n’y a plus Nord, Sud, Orient ni Occident, riche ni misérable (Michel
Serres, ibid., : 229-230) ». Comme le disent aussi Anne Brigitte Kern et
Edgar Morin, «la Terre est le berceau de la vie (Edgar Morin, Anne
Brigitte Kern : 1993 : 55.) », et I’Afrique, le berceau de I’humanité.

En trouvant un double fondement cosmologiste et social a la
justice en tant qu'harmonie universelle, la Maat demeure porteuse d’une
philosophie cosmocitoyenne, et a la différence de I'ubuntu, plus apte a
féconder une perspective transactionnelle de la justice migratoire.

3.2. L'ubuntu dans une perspective transactionnelle de la justice migratoire

Dans un contexte de justice migratoire, la notion de transaction fait
référence a des échanges, des interactions et des compromis entre
différentes parties prenantes, qu’elles soient les migrants eux-mémes, les
pays d'accueil ou les institutions internationales. La justice migratoire, vue
sous cet angle, n’est pas simplement une question de droits et de devoirs
statiques, mais un processus dynamique ou les acteurs sont appelés a
négocier et a reconfigurer continuellement les termes de la relation
migratoire, en tenant compte des besoins, des souffrances et des
potentialités de chacun.

L'ubuntu, a travers son insistance sur la solidarité offre des
ressources théoriques pour penser cette justice migratoire comme un
processus transactionnel fondé sur des principes d’humanité et de
réciprocité, sur le respect des droits individuels, mais aussi I’observation

194
Ethiopiques | n°113 | 2e semestre 2024 | ISSN 0850-2005 | 185-196



Epistémologie du fait migratoire et idée de justice a partir des concepts de maat, d'ubuntu et de bisoite

des responsabilités collectives envers l'autre. L’ubuntu, qui se résume par
I’adage « je suis parce que tu es », repose sur 1’idée que I’individu ne se
définit que par rapport a sa relation avec les autres. Dans le cadre de la
justice migratoire, cela impligue une vision selon laquelle chaque migrant,
quel que soit son statut ou son origine, est avant tout un membre de
I’humanité, et qu’il mérite d’€tre accueilli et traité avec dignité. D’un point
de vue transactionnel, 1’ubuntu propose une approche qui va au-dela de
I’assistance ou de I’intégration unilatérale. Ici, les migrations sont pergues
comme une interaction réciproque, ou les migrants ne sont pas seulement
vus comme des bénéficiaires de 1’hospitalité, mais comme des agents
contribuant & une co-construction d’'une communauté mondiale.

Conclusion

La perspective de cet article, a la croisée de la philosophie du droit
et de I’épistémologie du fait migratoire, appelle a une redéfinition des
politiques migratoires et des discours sur la justice mondiale, en intégrant
les traditions africaines comme des contributions majeures a une réflexion
globale. La question fondamentale a été de comprendre dans quelle
mesure les concepts africains de Maat, d’ubuntu et de bisoité
permettraient de repenser richement une épistémologie du fait migratoire
en lien avec I’idée de justice. Ces concepts, ancrés dans les traditions
africaines, offrent une vision de la migration comme expression de
I'hnumanité partagée, dans laquelle chaque individu a un role a jouer dans
le maintien de I'équilibre et de I'harmonie collective.

Si I’idée de Maat nous rappelle que la justice est avant tout une
question d’équilibre et d’harmonie, non seulement entre les individus
mais aussi avec ’environnement, 1"ubuntu, quant a lui, réaffirme la
nécessité de reconnaitre I’humanité en l'autre, surtout, par exemple, dans
les contextes de déplacement forcé, ou les migrants sont trop souvent
déshumanisés. Enfin, le concept de bisoité, devrait pouvoir aider a
refondre les politiques migratoires en mettant I’accent, non seulement sur
la portée d’un « nous » collectif et civilisationnel, mais aussi sur une
dialectique stratégique de I’ouverture et de la fermeture.

195
Ethiopiques | n°113 | 2e semestre 2024 | ISSN 0850-2005 | 185-196



Marléne Sokeng-Fomena FEMBA

Bibliographie

APPIAH, Kwame Antony, « Cosmopolitan patriots », critical Inquiry
(Front Line/Borders), vol 23, n° 3, 1997, pp. 617-639.

BOULAGA, Fabien Eboussi, La crise du muntu, Authenticité africaine et
philosophie, Paris, Présence africaine, 1977.

DEBRAY, Régis, Eloge des frontiéres, Paris, Folio, 2013.

LEIBNIZ, Gottfried Wilhelm, La Monadologie, édition annotée par E.
Boutroux, Paris, Delagrave, [1840] (posthume), 1978.

MORIN, Edgar et KERN, Anne Brigitte, Terre-Patrie, Paris, Seuil, 1993.
MUDIMBE, Valentin Yves et ENGEL, Sabine, « Diasporas and
immigration », South Atlantic Quarterly, vol. 98, 1, 1999.

NGOMANE, Mungi, Ubuntu : je suis car tu es. Lecon de sagesse
africaine, Paris : Harper Collins, 2019.

NTUMBA, Tshiamalenga, « Philosopher en et a partir des langues et
problématiques africaines. Les lecons de la révolution linguistique et
pragmatique, in Théophile Obenga (dir), Les peuples Bantu, migrations,
expansions et identité culturelle, tome 2, Paris, L’Harmattan, 1989.
OBENGA, Théophile, Les peuples bantu. Migrations, expansion et
identité culturelle, Paris, L’Harmattan, 1989.

SERRES, Michel, Le Contrat Naturel, Paris, Francois Bourin, 1990.

- Eclaircissements. Entretiens avec Bruno Latour, Paris, Francois, Bourin, 1992.
- Rameaux, Paris, Le Pommier, 2008

- La Guerre mondiale, Paris, Le pommier, 2008

SOMET, Yoporeka, L Egypte ancienne. Un systéme africain du monde,
Paris, Teham Editions 2018.

SOW, Ibrahim, Psychiatrie dynamique africaine, Paris, Payot, 1977.
TUTU, Desmond Mpilo, Il n’y a pas d’avenir sans pardon, Paris, Albin
Michel, 2000.

196
Ethiopiques | n°113 | 2e semestre 2024 | ISSN 0850-2005 | 185-196



