
 

 
 

Éthiopiques n° 113. 

Littérature, philosophie, sociologie, anthropologie et art. 

2e semestre 2024. 

SOCIOCRITIQUE ET POÉTIQUE POSTCOLONIALE : ESSAI DE 

JUSTIFICATION ET/OU DE SURJUSTIFICATION DE LA 

SOCIOCRITIQUE À L’ÉPREUVE DES THÉORIES 

POSTCOLONIALES  

Par Adama SAMAKÉ 

Résumé :  La sociocritique et l’étude postcoloniale sont des disciplines qui relèvent des théories 

sociologiques de la littérature. Très sollicitées dans le champ de la critique littéraire contemporaine, 

africaine en particulier, elles sont paradoxalement l’objet de fortunes diverses du point de vue de 

l’appréhension de leur opportunité. Si l’étude postcoloniale est célébrée, la perspective sociocritique 

est constamment présentée comme surannée et conséquemment reléguée par des critiques au second 

plan. La réflexion a consisté à s’interroger sur leur rapprochement possible dans l’analyse des textes 

de fiction. Elle atteste que la sociocritique peut constituer une grille méthodologique pertinente 

d’analyse scientifique pour les études postcoloniales qui demeurent une théorie. L’appareillage 

terminologique de l’École de Vincennes établie autour de Claude Duchet que sont les faits sociaux, 

les catégories et les systèmes de valeurs et de pensées est incontournable pour une excellente 

perception du discours postcolonial dans sa structuration, sa pratique et la détermination de ses enjeux 

socio-idéologiques. Elle propose à juste titre l’élaboration d’une lecture « socio-postcoloniale » 

entendue comme une sociocritique spécifiquement attachée à l’exploitation des textes postcoloniaux.   

Mots-clés : Sociocritique, Études postcoloniales, Socialité, Imaginaire postcolonial, socio-postcoloniale    

Abstract : Sociocriticism and postcolonial study are disciplines that relate to sociological theories of 

literature. Highly sought after in the field of contemporary literary criticism, African in particular, they 

are paradoxically the object of varying fortunes from the point of view of apprehension of their 

appropriateness. Postcolonial study is celebrated, the sociocritical perspective is constantly presented as 

outdated and consequently relegated to the background by critics. The reflection consisted of questioning 

their possible rapprochement in the analysis of fictional texts. It attests that sociocriticism can constitute 

a relevant methodological grid of scientific analysis for postcolonial studies which remains a theory. The 

terminological apparatus of the Vincennes School established around Claude Duchet, namely social 

facts, social categories and systems and values of thought, is essential for an excellent perception of 

postcolonial discourse in its structuring, its practise and the determination of its socio-ideological issues. 

It rightly proposes the development of a « socio-postcolonial » reading understood as a Sociocriticism 

specifically attached to the exploitation of postcolonial texts.     

Keywords : Sociocriticism, Postcolonial studies, Sociality, Postcolonial imaginary, socio-postcolonial   

                                                           
 Université Félix Houphouët-Boigny, Côte d’Ivoire 



 
 

 

 

Adama SAMAKÉ 

124 

 Éthiopiques | n°113 | 2e semestre 2024 | ISSN 0850-2005 | 123-135 

Les années 1973 et 1974 sont deux dates essentielles dans la 

réflexion sur la critique littéraire en Afrique ; car elles initient les 

rencontres scientifiques internationales dans ce domaine. En effet, le 

colloque international du 16 au 20 avril 1973 à Yaoundé au Cameroun, le 

premier du genre, avait pour thématique centrale « le critique africain et 

son peuple comme producteur de civilisation », quand le second organisé 

à Abidjan du 10 au 15 décembre 1974 par l’Institut de Littérature et 

d’Esthétique Négro-Africaines (ILENA), a porté sur « la littérature et 

l’esthétique négro-africaines ». Le Congrès mondial de Sociocritique de 

l’Institut International de Sociocritique (IIS) qui se tient à Abidjan du 27 

au 29 novembre 2024, à l’Université Félix Houphouët-Boigny, s’inscrit 

dans la même dynamique. Il est le premier du genre dans cette institution 

et dans ce pays.  

Au-delà de la symbolique de l’ordre, cette dernière rencontre 

scientifique est d’autant plus importante que la sociocritique est l’objet 

d’une approche contradictoire. Elle est certes très sollicitée dans le champ 

de la critique littéraire contemporaine, africaine en particulier, mais 

paradoxalement elle est de plus en plus considérée comme surannée et 

conséquemment reléguée au second plan du point de vue de 

l’appréhension de son opportunité. Rares sont les rencontres scientifiques 

qui lui sont consacrées dans nos contrées. Aussi, Paul Dirkx relève que 

« la sociologie de la littérature demeure aujourd’hui fragile » (2000 : 6) et 

Barthélémy Kotchy N’guessan mentionne que « les partisans de la 

littérature ‘‘pure’’ considèrent (la sociocritique) comme une simple 

méthode sociologique », puis déplore « l’opposition de certains jeunes 

critiques africains ou africanistes » et « la réaction des adversaires de 

l’idéologie marxiste » (Kotchy, 1984 : 181). Elle ne serait pas pertinente 

pour l’herméneutique des objets culturels qui accorde de nos jours une 

place de choix aux théories postcoloniales. Afef Benessaieh (2010), Pierre 

Boizette (2013), Vincent Giroud (2004) confirment cette popularité du 

postcolonialisme. Claudine Le Blanc, dans l’ouvrage collectif coordonné 

par Yves Clavaron (2011), le voit comme « l’un des principaux courants 

de pensée de la fin du XXè siècle ».   



 

 

 

 
 

Sociocritique et poétique postcoloniale : Essai de justification et/ou de surjustification de la sociocritique à 

l’épreuve des théories postcoloniales 

125 

 Éthiopiques | n°113 | 2e semestre 2024 | ISSN 0850-2005 | 123-135 

Dès lors se pose naturellement la question du rapport entre ces 

deux disciplines : quelle relation peut-on établir entre la sociocritique et 

la théorie postcoloniale ? Quel peut être l’apport de la sociocritique aux 

études postcoloniales ? Comment investir la sociocritique dans le 

postcolonialisme ? Ces deux disciplines sont-elles irréconciliables ?    

 La présente réflexion s’articule sur trois axes. Le premier analyse 

les paradigmes théoriques des deux disciplines que sont la Sociocritique 

et le Postcolonialisme. Le second axe montre la cohérence et la pertinence 

de la Sociocritique dans les études postcoloniales. Le troisième plaide 

pour l’émergence d’une lecture « socio-postcoloniale » ; c’est-à-dire une 

sociocritique spécifique aux études postcoloniales.   

1. Sociocritique et Postcolonialisme : des approches sociologiques/ 

sociohistoriques de la littérature 

 La sociocritique et l’étude postcoloniale appartiennent à la grande 

famille des théories sociologiques (sociohistoriques) de la littérature. 

Celles-ci se fondent sur l’idée qu’il n’y a pas d’imagination ex nihilo, et 

que tout écrivain se situe dans un système de valeurs et de pensées, dans 

un mouvement historique. Si la tradition générale de la sociologie de la 

littérature a des origines aussi lointaines que celle de la critique littéraire 

elle-même, le philosophe marxiste, sociologue de la littérature hongroise 

d’expression allemande Georg Lukàcs est considéré comme le précurseur 

des études sociologiques du roman. Ses travaux replacent l’œuvre dans 

son contexte social et historique. Dans son ouvrage Marx et Engels : 

historiens de la littérature (1960), il considère ces deux philosophes 

comme des historiens de la littérature ; dans La Théorie du roman (1989), 

il tente de montrer qu’il est difficile pour un auteur de reproduire la réalité 

de manière authentique. Influencé par la théorie du reflet de Lénine qui 

visait à traduire le rapport entre la base matérielle des conditions 

économiques et l’œuvre littéraire, son œuvre se résume à la notion 

d’ « homologie » qui inspire Lucien Goldmann : concepteur de la 

sociologie dialectique de la littérature progressivement muée, le 

structuralisme aidant, en structuralisme génétique. Gérard Gengembre 

résume magistralement la posture intellectuelle de Georg Luckàcs : « Les 



 
 

 

 

Adama SAMAKÉ 

126 

 Éthiopiques | n°113 | 2e semestre 2024 | ISSN 0850-2005 | 123-135 

grandes œuvres romanesques et singulièrement celles relevant du réalisme 

reflètent les principales étapes de l’évolution humaine et guident les 

hommes dans leur combat idéologique » (Gengembre, 1996 : 10). Lucien 

Goldmann dira que « la forme romanesque parait être (…) la transposition 

sur le plan littéraire de la vie quotidienne dans la société individualisée 

née de la production pour le monde » (Goldmann, 1964 : 36).  

 Il en découle que les théories sociologiques encore nommées 

théories sociohistoriques de la littérature assertent que l’œuvre littéraire 

est la résultante d’une conscience historique, parce que l’imagination 

littéraire est réappropriation de l’histoire. Claude Duchet soutient alors 

que l’esthétisation, c’est-à-dire la mise en texte est un processus de 

socialisation : « Le texte historise et socialise ce dont il parle, ce qu’il 

parle différemment ; sa cohésion esthétique (sa différence) est tributaire 

de conditions contingentes du scriptible comme du lisible » (Duchet, 

1979 : 8). Toute entreprise de fictionnalisation, toute représentation est un 

processus de relecture de l’Histoire, du point de vue des théories 

sociohistoriques. La fictionnalisation est, pour ce faire, nommée 

historicisation. Éric Bordas, dans son article intitulé De l’historicisation 

des discours romanesques affirme à juste titre que « par historicisation, 

on entend ici l’énonciation de l’histoire dans le discours narratif par la 

prise en charge configurative de la fiction construite » (Bordas, 2002 : En 

ligne). Il y a donc des traces de l’histoire dans un texte littéraire. 

Autrement dit, le texte littéraire contient des références intertextuelles et 

sociohistoriques qui constituent en sociocritique ce qu’on appelle 

l’historicité. L’objectif de la sociocritique est d’analyser le mode de 

dissémination de ces traces dans la société textuelle. C’est pourquoi, 

Régine Robin affirme que « la visée de la sociocritique, c’est le statut du 

social dans le texte et non le statut social du texte, c’est le statut de 

l’historicité dans le texte et non le statut historique du texte » (Robin, 

1992 : 101).  

 Quant aux études postcoloniales, elles relèvent d’une Ecole de 

pensée postcoloniale qui est par essence hétérogène. Achille Mbembe 

reconnaît sa diversité tout en précisant son originalité en ces termes :  



 

 

 

 
 

Sociocritique et poétique postcoloniale : Essai de justification et/ou de surjustification de la sociocritique à 

l’épreuve des théories postcoloniales 

127 

 Éthiopiques | n°113 | 2e semestre 2024 | ISSN 0850-2005 | 123-135 

Il s’agit en vérité d’une pensée à plusieurs entrées, qui est loin d’être un système 

parce qu’en grande partie, elle se fait elle-même en même temps qu’elle fait sa 

route (…) Tributaire à la fois des luttes anticoloniales et impérialistes d’un côté, 

et, de l’autre, des héritages de la philosophie occidentale et des disciplines 

constitutives des humanités européennes, elle est une pensée éclatée. (Mbembe, 

2006 : En ligne) 

Le postcolonialisme pose la question de savoir si les rapports entre 

anciens colons et colonisés sont inconciliables ou doivent favoriser un 

rapprochement sur la base d’une société intégrée. Critique des sociétés 

postcoloniales, il entend analyser leurs métabolismes à l’effet de 

déconstruire le discours dominant et de favoriser un doux brassage des 

civilisations par l’abolition des frontières et la valorisation d’une pensée 

de la multiplicité. Les problématiques liées à la culture et l’identité sont 

ses champs de prédilection. C’est pourquoi il est influencé, dès ses débuts, 

par les penseurs français de l’altérité que sont Merleau Ponty, Jean-Paul 

Sartre, Levinas…, les ‘‘Négritudiens’’ Aimé Césaire, Léopold Sedar 

Senghor, les théoriciens anti impérialistes Frantz Fanon, Albert Memmi… 

qui sont d’ailleurs considérés comme ses précurseurs. Issu du marxisme, 

il s’approprie le concept de subalternité d’Antonio Gramsci. Pour 

l’historien Robert Young, le postcolonialisme entendu comme 

« philosophie consciente » voit le jour à partir de la conférence de 

Bandung, lors du sommet des non-alignés.  

C’est le lieu de rappeler qu’il est un mouvement d’idées suscité 

par des Anglo-Saxons pour penser les héritages de la colonisation 

britannique. Il naît officiellement en 1978 avec la parution de 

L’orientalisme d’Edward Saïd considéré comme son fondateur. Cet 

ouvrage mène la réflexion sur le discours colonial et la représentation du 

colonisé. Il se détermine ainsi comme une contribution à une lecture autre 

de la modernité occidentale. L’encyclopédie Universalis (2024, En ligne) 

précise par conséquent que le « postcolonial (…) se réfère à des pratiques 

de lecture et d’écriture intéressées par les phénomènes de domination et 

plus particulièrement par des stratégies textuelles de mise en évidence, 

d’analyse et d’esquisse des idéologies impérialistes ». Outre Saîd, Hommi 

Bhabba, Gayari Spivak, Arjun Appaduraï… en sont des théoriciens 



 
 

 

 

Adama SAMAKÉ 

128 

 Éthiopiques | n°113 | 2e semestre 2024 | ISSN 0850-2005 | 123-135 

majeurs. Achille Mbembe qui ne s’en revendique pas comme théoricien 

estime que son ouvrage célèbre De la postcolonie (2000) ne participe pas 

des études postcoloniales. Par ailleurs, il établit une différence entre la 

théorie de la postcolonie et la théorie postcoloniale. Selon lui, la théorie 

de la postcolonie est une pensée des fractures inhérentes à la société post-

coloniale dite indépendante. En d’autres termes, il s’agit d’une critique de 

soi ; c’est-à-dire une critique des sociétés indépendantes à l’ère de la 

mondialisation. 

 Toutefois, il y a lieu d’observer que si la sociocritique élabore des 

outils analytiques, le postcolonialisme reste au stade d’outils 

pédagogiques. Autrement dit, le poscolonialisme est une théorie, tandis 

que la sociocritique se veut une méthode. Une investigation dans 

l’appareillage terminologique de l’Ecole de Vincennes de Claude Duchet 

permet de constater que l’étude postcoloniale est avant tout une lecture 

sociocritique.  

2. L’étude postcoloniale, une lecture sociocritique                 

 Deux précisions sont indispensables à ce stade de la réflexion. La 

première porte sur l’hétérogénéité des démarches méthodologiques de la 

lecture sociocritique. Il existe à ce jour trois Ecoles officielles de 

sociocritique : celles de Vincennes, de Montpellier et de Montréal. Réunie 

autour de Claude Duchet, ex professeur émérite de littérature française à 

l’université de Paris VIII, l’Ecole de Vincennes fait de l’idéologie le 

noyau structurateur de l’écriture de la socialité. Pour elle, l’imaginaire 

social d’un texte ne peut être véritablement perçu qu’à partir d’une saisie 

de son substrat idéologique. Elle envisage une analyse socio-sémiotique 

qui consiste à « restituer au texte des formalistes sa teneur sociale » 

(Duchet, 1979 : 3). L’École de Montpellier se regroupe autour d’Edmond 

Cros (2003) qui était spécialiste de littérature espagnole à l’université 

Paul-Valéry. Elle pose la problématique de l’agent de l’histoire qui est le 

Sujet culturel. 

Partant du principe que les discours et idéologies sont produits par 

les institutions et que celles-ci sont dirigées par un Sujet, elle estime que 

le Sujet culturel doit constituer l’épicentre de la lecture sociocritique. Elle 



 

 

 

 
 

Sociocritique et poétique postcoloniale : Essai de justification et/ou de surjustification de la sociocritique à 

l’épreuve des théories postcoloniales 

129 

 Éthiopiques | n°113 | 2e semestre 2024 | ISSN 0850-2005 | 123-135 

fait ainsi de la sociocritique à la fois une théorie du sujet et de l’objet. Au 

demeurant, elle élabore une nouvelle théorie de l’objet : la théorie des 

idéosèmes et ouvre de nouvelles perspectives de recherche à la 

sociocritique, en intégrant les acquis du structuralisme, de la linguistique, 

de la sémiologie, de la psychanalyse. Enfin l’Ecole de Montréal autour de 

Marc Angenot a une approche socio-discursive du texte. Elle conçoit la 

sociocritique comme « un espace de pensée », une « théorie générale de 

la production du sens en temps de modernité » (Popovic, 2008 : En ligne) 

et se focalise sur le discours social.     

 Ce détour des Écoles de sociocritique incite à faire la deuxième 

précision : la réflexion se fera sur la base des outils élaborés par l’Ecole 

de Vincennes à savoir : le sociogramme, la société du roman et 

l’idéologie. L’analyse de ces outils se résume à l’étude des faits sociaux, 

des catégories sociales et des systèmes et valeurs de pensées. Le 

sociogramme est un noyau conflictuel ; c’est l’élément qui sous-tend toute 

la socialité du texte. C’est un ensemble de représentations qui offrent au 

texte tout son sens. Toute œuvre a un sociogramme générateur qui 

implique une vision du monde. Elément central de la représentation, le 

sociogramme est une marque condensatrice de l’idéologie. Le 

sociogramme générateur se spécifie en sociogrammes particuliers. Ainsi, 

il peut, dans un autre contexte être défini comme un indice textuel doté 

d’une charge sémantique particulière qui, au demeurant, réfère à une 

praxis sociale. Dans ce cas, le sociogramme s’apparente à un sociolecte 

entendu comme un indice textuel sémantiquement riche ou un langage 

propre à une communauté, un groupe social.  

C’est le lieu de dire que ces outils déterminés par l’Ecole de 

Vincennes sont tous mis en exergue dans et par le postcolonialisme. Mais 

il importe de rappeler d’abord que les études postcoloniales ont 

commencé par les littératures. Elles ont dans leur ligne de mire l’idéologie 

et la rhétorique coloniales. Yves Clavaron corrobore cette idée lorsqu’il 

soutient que « c’est contre la collusion entre colonialisme et littérature et 

en opposition à la ‘‘bibliothèque coloniale’’ en général que les littératures 

postcoloniales se sont construites » (Clavaron, 2011 : En ligne). En tant 



 
 

 

 

Adama SAMAKÉ 

130 

 Éthiopiques | n°113 | 2e semestre 2024 | ISSN 0850-2005 | 123-135 

que théorie littéraire, le postcolonialisme se veut une voie de lecture des 

textes produits par des écrivains issus des anciennes colonies, et au 

demeurant un examen de la critique du colonialisme. Clavaron relève à 

son niveau trois degrés des littératures postcoloniales : celles d’initiation, 

de la révolte et de l’oxymore.   

Poétique de la relation, la théorie postcoloniale entend décentrer le 

questionnaire des humanités par la réappropriation du discours ; car elle 

conçoit la colonisation comme une pratique discursive qui aboutit à une 

violence épistémique. Ainsi dans sa démarche, elle dévoile le hiatus entre 

l’éthique européenne et ses pratiques politiques, puis annonce l’aube du 

jour naissant ; c’est-à-dire l’avènement d’une civilisation universelle 

parce que fraternelle. Déconstruction de la prose coloniale, mise à nu du 

voile de la falsification, critique de la violence dominatrice qui aliène, 

apologie de l’identité plurielle, de la diversité, examen critique des 

possibilités d’une véritable politique du semblable et d’une expression 

conséquente de l’altérité, éloignement de la racialisation et de la 

glorification de la race, dépassement de la dialectique dominant/dominé, 

colon/esclave, les théories postcoloniales se déterminent comme un corps 

de concepts systématiques. Aussi Afef Benassaieh soutient-il :  

Certains concepts clés et orientations majeures sont néanmoins à souligner. 

Parmi celles-ci, la critique de l’eurocentrisme, l’intérêt pour les régions 

anciennement colonisées ou le monde en développement, la priorité analytique 

donnée aux acteurs subalternes ou invisibilisés, l’importance de la figure du 

migrant, et celle centrale de l’identité culturelle et ethnique considérée mobile 

et métisse plutôt que stable ou pure. (Benessaieh, Idem : 69).   

Il en résulte que le postcolonialisme n’est pas une méthode, il 

demeure une théorie ; car il ne fournit pas une grille méthodologique 

d’analyse des textes. Il reste au stade de la conceptualisation qui consiste 

essentiellement dans l’interrogation de la posture des périphéries dans 

l’évolution progressive des institutions socio économico politiques.  

C’est à ce niveau que la sociocritique en tant que « technique de 

repérage du discours dans le matériel narratif » (Mitterand, 1979 : 89-97) 

contribue fortement à la démarche postcoloniale. Car celle-ci n’est rien 

d’autre qu’une tentative d’interprétation, de compréhension et de lecture 



 

 

 

 
 

Sociocritique et poétique postcoloniale : Essai de justification et/ou de surjustification de la sociocritique à 

l’épreuve des théories postcoloniales 

131 

 Éthiopiques | n°113 | 2e semestre 2024 | ISSN 0850-2005 | 123-135 

du texte littéraire sur le plan discursif. L’appareillage terminologique de 

l’Ecole de Vincennes établie autour de Claude Duchet que sont les faits 

sociaux, les catégories sociales et les systèmes de valeurs et de pensée, 

sans oublier les sociolectes et sociogrammes est incontournable à une 

excellente perception du discours postcolonial dans sa structuration, sa 

pratique et la détermination de ses enjeux socio-idéologiques. En effet, le 

postcolonial intègre un sociogramme générateur majeur aux études 

littéraires : la colonisation. 

En posant la problématique de la survivance identitaire des 

cultures minoritaires (fait social), elle s’investit irréversiblement dans la 

détermination des catégories sociales et de leurs systèmes et valeurs de 

pensées en vue d’appréhender, non seulement leurs enjeux, mais aussi et 

surtout d’élaborer les voies d’une possible intégration. Cette assertion de 

Jean-Marc Moura corrobore nos propos :  

L’univers symbolique, matrice de toutes les significations, « stock de 

connaissances disponibles », a trait aux institutions qui régissent la société, aux 

normes (formées et en formation) définissant les rôles des acteurs sociaux, aux 

valeurs suscitant le consensus, aux critères régissant la pratique sociale. Il s’agit 

au fond de modes généraux de légitimation de la vie sociale. (Moura, 1999 : 51)  

Par conséquent peut-on dire que la théorie postcoloniale repose 

foncièrement sur une lecture sociocritique du texte littéraire. Il est alors 

possible d’élaborer une sociocritique portée sur l’analyse spécifique des 

textes postcoloniaux.   

3. De la nécessité d’une lecture « socio-postcoloniale »  

 Le postcolonialisme fait partie des théories d’obédience 

postmoderne qui sont structurées sur la lecture des identités individuelles 

et collectives. Il puise sa matière dans un système de pôles contradictoires 

inégaux dans la production du savoir et de rapport au pouvoir. Or la 

sociocritique est un véritable outil d’examen critique du brassage des 

identités. En effet, elle est un moyen efficace d’aperception des tentatives 

de centralisation et de « normalisation contre la liberté » ; c’est-à-dire la 

normalisation entendue selon la suivante définition de Sery Bailly :  



 
 

 

 

Adama SAMAKÉ 

132 

 Éthiopiques | n°113 | 2e semestre 2024 | ISSN 0850-2005 | 123-135 

Le verbe normaliser peut faire penser à l’action neutre de faire redevenir normal. 

Cette acception est rassurante en ceci qu’elle sous-entend la norme comme une 

réalité librement admise, même utile à tous dans un consensus sans faille. 

Malheureusement, la norme est souvent le résultat d’une réconciliation obtenue 

par la force, parfois celle des armes. La normalisation est le fait de se soumettre, 

contre sa volonté ou sous l’emprise d’une idéologie autoritaire, à une norme ou 

un paradigme donné. (Sery, 2009 : 33)       

En conséquence, elle participe du dévoilement, par ricochet de la 

correction des approches élitistes du discours dominant. Autrement dit, la 

sociocritique se présente comme une démarche analytique pluriverselle des 

métabolismes sociaux. Cela démontre, non seulement son actualité, mais 

aussi et surtout sa capacité à lire scientifiquement le texte postcolonial.  

 Il n’est d’étude rationnelle, objective, perspicace de faits sociaux, 

de catégories sociales marginales ou pas, de systèmes et valeurs de pensées, 

de sujet culturel, de discours social qui n’implique la sociocritique. Ainsi 

s’explique la possibilité et l’opportunité d’une sociocritique entièrement 

consacrée au texte postcolonial que nous nommons la « Socio-

postcoloniale ». Elle mettra en place un appareillage terminologique, 

théorique et analytique spécifique à ce type de texte. L’analyse socio-

postcoloniale se voudra ainsi une nouvelle approche de la sociocritique 

centrée sur la socialité postcoloniale ; socialité entendue au sens de Claude 

Duchet dans son célèbre article Une écriture de la socialité :  

Cette socialité se présente sous deux aspects complémentaires et 

contradictoires : elle est d’abord tout ce qui manifeste dans le roman la présence 

hors du roman d’une société de référence et d’une pratique sociale, ce par quoi 

le roman s’affirme dépendant d’une réalité socio-historique antérieure et 

extérieure à lui, ses ancrages donc dans l’expérience réelle ou imaginaire que le 

lecteur a de cette société (…) La socialité est d’autre part ce par quoi le roman 

s’affirme lui-même comme « modes et rapports de production, différenciations 

et relations socio-hiérarchiques entre les personnages, institutions et structures 

du pouvoir, êtres, positions et rapports de classes, normes de conduites, valeurs 

explicites et implicites, idéologies, cohésion des groupes sociaux, intégration 

des individus, phénomènes de déviance ou d’anomie, mobilité sociale, niveaux 

de vie, conditions d’habitat, moyens de diffusion, opinion publique, modes, 

rituels et coutumes, et bien sûr manières de table… (Duchet, : 1973 : 449) 



 

 

 

 
 

Sociocritique et poétique postcoloniale : Essai de justification et/ou de surjustification de la sociocritique à 

l’épreuve des théories postcoloniales 

133 

 Éthiopiques | n°113 | 2e semestre 2024 | ISSN 0850-2005 | 123-135 

La lecture socio-postcoloniale consistera en d’autres termes à 

analyser la totalisation des structures postcoloniales, des signes du processus 

de structuration y relevant, des foyers idéologiques qui médiatisent les 

relations interpersonnelles et communautaires dans la postcolonialité, à faire 

ainsi un examen critique du processus de vraisemblance qui est au cœur de 

la création artistico littéraire postcoloniale, à l’effet d’en déterminer les 

enjeux socio-idéologiques extratextuels.  

En étudiant la construction du sens et l’esthétique postcoloniales, 

elle participera du renouvellement, de l’actualisation de la sociocritique et 

de la littérature postcoloniale. Car elle favorisera l’émergence constante 

de terminologies, d’outils novateurs à même de cerner les techniques et 

stratégies d’écriture de la fiction postcoloniale, et au-delà, des 

contradictions de la société et trouver les moyens de les transcender ; 

confirmant l’idée de Jean-Marc Moura qui soutenait que « Histoire et 

sociologie de la création littéraire composent donc une ‘‘philologie 

postcoloniale’’ analysant les œuvres et leur vocation énonciative 

spécifique » (Moura, Idem : 82).       

Conclusion 

La sociocritique et le postcolonialisme sont des disciplines qui 

s’inscrivent dans la tradition générale de la sociologie de la littérature dont 

les origines sont aussi lointaines que la critique littéraire elle-même. Bien 

qu’étant l’objet de fortunes diverses dans le champ de la critique 

contemporaine en cela que l’étude postcoloniale est prisée et la sociocritique 

vue comme surannée, elles demeurent inséparables. Car la sociocritique, 

méthode d’analyse de l’inscription du social, du politique et de l’histoire dans 

le texte, comble le déficit de grille méthodologique du postcolonialisme qui 

demeure une théorie. Toute lecture postcoloniale convoque les outils 

pédagogique et analytique de la sociocritique, singulièrement ceux de l’Ecole 

de Vincennes de Claude Duchet que sont les faits sociaux, les catégories 

sociales et les systèmes et valeurs de pensées. 

Ainsi s’explique la nécessité d’une « socio-postcoloniale » 

entendue comme application de la sociocritique à la prose potscoloniale 

pour une perception plus rigoureuse de sa structuration, de sa pratique et 



 
 

 

 

Adama SAMAKÉ 

134 

 Éthiopiques | n°113 | 2e semestre 2024 | ISSN 0850-2005 | 123-135 

de la détermination de ses enjeux-idéologiques. Cette nouvelle orientation 

de la sociocritique consacrée spécifiquement au discours postcolonial se 

veut une démarche qui s’inscrit dans l’optique d’une plus grande efficacité 

d’analyse scientifique, mais aussi dans un processus d’enrichissement 

desdites disciplines. Elle atteste que la sociocritique est en constante 

émergence ; confirmant au demeurant l’idée de Pierre Popovic, à savoir 

que « chaque sociocriticien, puisqu’il doit partir de l’œuvre d’art qu’il a 

choisie et qu’il fait le pari herméneutique de sa singularité potentielle, est 

conduit à trouver sa manière » (Popovic, op. cit. : En ligne).  

Bibliographie 

BENESSAIEH, Afef, « La perspective postcoloniale. Voir le monde 

autrement », in Dan O’Meara et Alex Mc Leod, Théories des relations 

internationales : contestations et résistances, Montréal, Athènes, Centre 

d’Études des Politiques et Sécurité (CEPES), pp. 365-378, 2010.  

BOIZETTE, Pierre, « Introduction à la théorie postcoloniale », in Revue 

Silène, Paris,  Centre de recherche en littérature et poétique comparées de 

Paris Ouest-Nanterre-La Défense, pp. 1-13, 2013. 

BORDAS, Eric, « De l’historicisation des discours romanesques », in 

Revue d’histoire du XIXe siècle 2002/2 n° 25, 2002. (En ligne)  

https://shs.cairn.info/revue-d-histoire-du-dix-neuvieme-siecle-2002-2-

page-20?lang=fr consulté le 04/12/2024.  

CLAVARON, Yves (Dir.), Études postcoloniales, Paris, Lucie 

Editions/Société Française de Littérature Générale et Comparée (SFLGC). 

CROS Edmond, 2003, La Sociocritique, Paris, L’Harmattan, 2011.   

DAILLY, Christophe, KOTCHY, Barthélémy, Propos sur la littérature 

négro-africaine, Abidjan, CEDA, 1984. 

DIRKX, Paul, La Sociologie de la littérature, Paris, Armand Colin, 2000.  

DUCHET, Claude (Dir.), Sociocritique, Paris, Fernand Nathan, 1979. 

-, « Une écriture de la socialité », Poétique N°16, Paris, Seuil, pp. 446 – 

454, 1973.   

ENCYCLOPAEDIA Universalis, « Postcoloniales francophones 

(Littératures) : la notion de postcolonial », 2024, (En ligne) 

https://shs.cairn.info/revue-d-histoire-du-dix-neuvieme-siecle-2002-2-page-20?lang=fr
https://shs.cairn.info/revue-d-histoire-du-dix-neuvieme-siecle-2002-2-page-20?lang=fr


 

 

 

 
 

Sociocritique et poétique postcoloniale : Essai de justification et/ou de surjustification de la sociocritique à 

l’épreuve des théories postcoloniales 

135 

 Éthiopiques | n°113 | 2e semestre 2024 | ISSN 0850-2005 | 123-135 

https://universalis.fr/encyclopedie/postcoloniales- francophones-

litterature/2-la-notion-de-postcolonial/ Consulté le 23/11/24.    

GENGEMBRE, Gérard, Les Grands courants de la critique littéraire, 

Paris, Seuil, 1996. 

GOLDMANN, Lucien, Pour une sociologie du roman, Paris, Gallimard, 1964.  

GIROUD, Vincent, « Qu’est-ce que la littérature postcoloniale ? », 2024, in 

https://nonfiction.fr/article-5329-quest-ce-que-la-litterature-

postcoloniale.htm consulté le 23/11/2024.  

KOTCHY, N’GUESSAN, Barthélémy, « Pourquoi la socio-critique ? », 

in Dailly Christophe, Kotchy Barthélémy, Propos sur la littérature négro-

africaine, Abidjan, CEDA, 1984, pp. 173-184. 

LUKACS, Georg, La Théorie du roman, Paris, Denoël, 1989. 

- Marx et Engels : historiens de la littérature, Paris, L’Arche, 1975. 

MBEMBE, Achille, « Qu'est-ce que la pensée postcoloniale ? », in Achille 

Mbembe, Mongin Olivier (Entretien), Esprit, pp. 117-133, 2006. (En ligne) 

https://esprit.presse.fr/article/mbembe-achille/qu-est-ce-que-la-

penseepostcoloniale- entretien-13807 

- De la postcolonie. Essai sur l’imagination politique dans l’Afrique 

contemporaine, Paris, Khartala, 2000. 

MITTERAND, Henri, « Les Titres des romans de Guy des Cars », in Claude 

Duchet (Dir.), Sociocritique, Paris, Fernand Nathan, pp. 89-97, 1979. 

MOURA, Jean-Marc, Littératures francophones et théorie postcoloniale, 

Paris, PUF, 1999. 

POPOVIC, Pierre, « Situation de la sociocritique - L’Ecole de Montréal », 

2008, in https://iderudit.org/iderudit/16743ac consulté le 04/12/2024. 

 ROGIN, Régine, « Pour une socio-poétique de l’imaginaire social », in 

Neefs Jacques et Ropars Marie-Claire (Dir.), La Politique du texte. Enjeux 

sociocritiques. Pour Duchet,  Lille, Presses universitaires de Lille, pp. 95 

– 121, 1992. 

SERY, Bailly, « L’art et la politique entre normalisation et liberté », in 

Revue de littérature et d’esthétique Négro-africaines N°11, Actes du 

colloque sur : Esthétique et politique : de la laideur à la beauté, Abidjan, 

EDUCI, pp. 31– 37, 2009.    

https://universalis.fr/encyclopedie/postcoloniales-%09francophones-litterature/2-la-notion-de-postcolonial/
https://universalis.fr/encyclopedie/postcoloniales-%09francophones-litterature/2-la-notion-de-postcolonial/
https://nonfiction.fr/article-5329-quest-ce-que-la-litterature-postcoloniale.htm
https://nonfiction.fr/article-5329-quest-ce-que-la-litterature-postcoloniale.htm
https://esprit.presse.fr/article/mbembe-achille/qu-est-ce-que-la-penseepostcoloniale-
https://esprit.presse.fr/article/mbembe-achille/qu-est-ce-que-la-penseepostcoloniale-
https://iderudit.org/iderudit/16743ac

